
QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
144 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

KAJIAN KRITIS TERHADAP RUMUSAN KONSEP MUFASSIR: 
PERSPEKTIF USHUL TAFSIR  

 
Zamakhsyari bin Hasballah Thaib 

Universitas Dharmawangsa 
Email: dr.zamakhsyari@dharmawangsa.ac.id  

 
 
Abtract: In the study of ushûl al-tafsir, among the most important things in discussing 
the basics of interpretation is establishing the concept of mufassir. This is because without 
understanding this issue, it will greatly affect the understanding of the character of the 
person doing the interpretation, as well as their criteria and unique characteristics of their 
work. In the past, studies on the levels of commentators, known as Thabaqât al-
Mufassirin, were widely discussed to determine the levels of commentators and the 
criteria that distinguish who belongs to this group and who does not. Unfortunately, this 
concept has not received adequate attention in the study of turath, and even contemporary 
efforts to address this issue are still limited and often face various challenges. This paper 
aims to present a critical analysis in formulating the concept of a commentator, so that 
the forms of commentary work that make someone worthy of being recognized as a 
commentator can be identified. On the other hand, the division of commentators and their 
levels based on the working methods they applied will be discussed. This research is 
based on a literature study with a critical analytical approach. Among the findings of this 
research, there are two main points: (1) There are diverse forms of interpretation work, 
each of which is not of equal degree, encompassing various categories such as the 
producer of interpretive works (muntij al-tafsir), the editor (muharrir al-tafsir), the 
collector (jami’ li al-tafsir), the summarizer (mukhtashir al-tafsir), the explainer (syârih 
li al-tafsir), the teacher of tafsir (muallim al-tafsir), and the transmitter of tafsir (nâqil li 
al-Tafsir); (2) The term "mufassir" has a wide range of tolerance in its usage, where 
mufassir can be generally categorized into two groups: practical and participatory 
mufassir. 
Keywords: Types of interpretation work, the concept of the commentator, classes of 
commentators, principles of interpretation. 
 
Abstrak: Dalam kajian Ushul tafsir diantara hal yang paling utama dalam pembahasan 
dasar penafsiran adalah menetapkan konsep mufassir. Hal ini dikarenakan tanpa 
memahami isu ini akan sangat berpengaruh terhadap pemahaman mengenai karakter 
orang yang melakukan tafsir serta kriteria dan ciri khas pekerjaan mereka. Di masa lalu 
kajian mengenai tingkatan para mufassir yang dikenal dengan sebutan Thabaqât al-
Mufassirin banyak dibahas dengan tujuan untuk menentukan tingkatan mufassir dan 
kriteria yang membedakan siapa yang termasuk dalam golongan ini dan siapa yang tidak. 
Sayangnya, konsep ini belum mendapat perhatian yang memadai dalam kajian turats, 
bahkan upaya-upaya kontemporer yang berupaya membahas masalah ini masih terbatas 
serta sering menghadapi berbagai tantangan. Tulisan ini bertujuan untuk mengemukakan 
analisis kritis dalam merumuskan konsep mufassir, sehingga dapat diidentifikasi bentuk-
bentuk pekerjaan tafsir yang membuat seseorang layak diakui sebagai mufassir. Di sisi 
lain, akan dibahas pembagian para mufassir dan tingkatan mereka berdasarkan metode 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
145 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

kerja yang diterapkan. Penelitian ini berbasis studi pustaka dengan pendekatan analitis 
kritis. Di antara hasil penelitian ini, terdapat dua poin utama: (1) Ada beragam bentuk 
amal penafsiran yang masing - masing tidak berada dalam derajat yang sama, yang 
mencakup berbagai kategori seperti penghasil karya penafsiran (muntij al-tafsir), penjelas 
perbedaan antara pemahaman yang benar dan yang lemah (muharrir al-tafsir), 
pengumpul materi tafsir (jami’ li al-tafsir), peringkas karya tafsir (mukhtashir al-tafsir), 
penjelas karya tafsir (syarih li al-tafsir), pengajar tafsir (muallim al-tafsir), dan 
penyampai tafsir (nâqil li al-Tafsir); (2) Istilah mufassir memiliki banyak ruang untuk 
toleransi dalam penggunaannya, dimana mufassir dapat dikategorikan dalam dua 
kelompok secara umum, yaitu mufassir praktis dan mufassir partisipatif. 
Kata Kunci: Ragam kerja penafsiran, konsep mufassir, thabaqât al-mufassirin, ushul 
tafsir. 

 
A. Pendahuluan 

Al-Quran merupakan wahyu utama dari Allah dalam bahasa Arab yang memiliki 
arti yang sangat dalam dan bervariasi. Dalam memahami pesan al-Qur’an dengan baik 
dan benar diperlukan ilmu yang dapat menjelaskan makna lafaz dalam al-Quran.1  Ilmu 
tafsir merupakan salah satu ilmu yang paling terkait erat hubungannya dengan al-Qur'an.  

Secara etimologis, tafsir berarti menerangkan dan menjelaskan.2 Al-Jurjâni 
mengemukakan bahwa arti dasar dari kata "tafsir" adalah membuka dan melahirkan. 
Dalam konteks istilah, tafsir dipahami sebagai penjelasan mengenai makna ayat-ayat, 
konteksnya, kisah yang terkait, serta sebab-sebab diturunkannya ayat tersebut, dengan 
ungkapan yang jelas dan terang.3  

Tafsir, dalam pandangan az-Zarkasyi, dipahami sebagai penjelasan mengenai 
makna-makna al-Qur'an serta pengeluaran hukum-hukum dan hikmah-hikmah yang 
terkandung di dalamnya.4  Syeikh al-Thahir al-Jaza'iri berpendapat bahwa tafsir pada 
dasarnya bertujuan untuk menjelaskan lafaz yang sulit dipahami oleh pendengar. 
Penjelasan ini dilakukan dengan menguraikan maksud dari lafaz tersebut, baik dengan 
menyebutkan sinonimnya, yang mirip, maupun melalui petunjuk yang dapat 
mengarahkannya pada makna yang dimaksud.5 

Dengan demikian, ilmu tafsir berfungsi untuk menguraikan dan menjelaskan 
segala isi yang terdapat dalam al-Quran.6  Dalam pengertian yang lebih luas, tafsir dapat 
dipahami sebagai interaksi antara teks al-Quran yang memiliki berbagai makna dan 
pengetahuan manusia, serta menjadi sebuah masalah dalam kehidupan yang terus-
menerus berubah dan dinamis. Karenanya, kekayaan dan signifikansi teks al-Quran 
sangat tergantung pada pencapaian ilmu para mufasir. Dengan meningkatnya 

 
1 I Jaya, “Tafsir Muqaran,” At-Tabligh: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 1, no. 1 (2016): 2. 
2 Rumba Triana, “Desain Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 
Tafsir 4, no. 2 (2019): 198–218, doi:10.30868/AT.V4I02.598. 
3 Ali as-Syarif Al-Jurjâni, Al-Ta’rîfât, 1st ed. (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1983), h. 63 
4 Badruddin Al-Zarkasyi, Al-Burhân Fî Ulûm al-Qur’an, ed. Abu al-Fadhl Al-Dimyathi, vol. 2, (Cairo: Dâr 
al-Hadits, 2006), h.147 
5 Thahir Al-Jazâ’iri, Taujîh Al-Nazhar Ila Ushul al-Atsar, ed. Abdul Fattah Abu Ghuddah, 1st ed. (Aleppo: 
Maktabah al-Mathbu’at Al-Islamiyyah, 1995), h.86-87 
6 Badruzzaman Muhammad Yunus, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Dari Klasik Hingga Modern 
(Bandung: Pustaka Setia, 2007), h.7 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
146 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

pengetahuan dan keahlian mufasir, maka makna yang dihasilkan pun akan menjadi lebih 
kaya dan signifikan.7   

Pada esensinya tafsir merupakan penjelasan tentang arti kata-kata dalam al-
Qur'an, yang dapat menguraikan maksud dan tujuan al-Qur'an agar dapat dipahami dan 
diterapkan isinya. Tafsir dapat diintisarikan sebagai proses yang berlangsung dari waktu 
ke waktu dalam mengimplementasikan isi Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Untuk 
itulah, tafsir yang sejati akan terus diperbaharui dengan munculnya ilmu pengetahuan 
agar menghasilkan karya tafsir yang berkualitas.8  

Terlepas dari adanya perbedaan dalam redaksi mengenai pemaknaan tafsir di 
kalangan para ulama, mereka pada umumnya sepakat bahwa tafsir memiliki manfaat yang 
sangat penting. Dengan memahami tafsir, seseorang dapat terhindar dari kesalahan dalam 
menafsirkan al-Qur’an. 

Tafsir dalam pandangan sebagian besar ulama tidaklah sama dengan takwil. Jika 
tafsir dimaknai dengan penjelasan bagi suatu perkataan, dan penjelasan ini berada dalam 
pikiran dengan cara memahaminya, maka takwil dimaknai dengan esensi sesuatu yang 
ada dalam realita, bukan dalam pikiran.9  Sebagian ulama lainnya menyatakan bahwa 
tafsir digunakan dalam penjelasan lafaz dan mufradat, sedangkan ta’wil digunakan untuk 
menjelaskan makna dan susunan kalimat.10  

Aktor yang melakukan pekerjaan tafsir umumnya dikenal sebagai mufassir. 
Mufassir merupakan individu yang menginterpretasikan al-Qur'an. Namun, penentuan 
konsep mufassir merupakan isu yang sangat penting, karena hal ini memengaruhi 
pemahaman mengenai karakteristik orang yang melakukan tafsir, serta kriteria dan ciri-
ciri aktivitas penafsiran mereka.11   

Diskursus mengenai tingkatan mufassir dan kriteria yang menentukan siapa saja 
yang termasuk dalam kelompok ini atau tidak, telah menjadi bagian dari permasalahan 
ini. Sayangnya, konsep ini belum mendapatkan perhatian yang cukup dalam kajian turats, 
dan upaya-upaya kontemporer yang mencoba mengeksplorasi hal ini masih terbatas serta 
sering kali menghadapi berbagai tantangan.12  

Artikel ini bertujuan untuk memberikan kontribusi dalam mengembangkan 
pemahaman mengenai konsep mufassir. Dalam tulisan ini, akan diuraikan pendekatan-
pendekatan yang dapat digunakan untuk menjelaskan konsep tersebut serta menetapkan 
batasannya. Sebagaimana juga akan dipaparkan berbagai bentuk pekerjaan tafsir yang 
menjadikan seseorang layak diakui sebagai mufassir. Selain itu, akan dibahas secara 
umum klasifikasi para mufassir, di mana tingkatan mereka akan dijelaskan berdasarkan 
metode kerja yang diterapkan. 
 
 

 
7 E. Rahman, A., M Yunus, B., & Zulaeha, Corak Tasawuf Dalam Kitab-Kitab Tafsir Karya KH Ahmad 
Sanusi, 1st ed. (Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020, 2022), 
h. 5 
8 Agus Salim Hasanudin and Eni Zulaiha, “Hakikat Tafsir Menurut Para Mufassir,” Jurnal Iman Dan 
Spiritualitas 2, no. 2, (June 7, 2022): 203–10, doi:10.15575/jis.v2i2.18318. 
9 Fahd. Al-Rumi, Buhuts Fi Ushul Al-Tafsir Wa Manahijuhu, 4th ed. (Cairo: Maktabah al-Tawbah, 1998). 
10 Manna’ Al-Qatthan, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an, 2nd ed. (Beirut: Maktabah ar-Risalah, 2016), h. 466 
11 M. Agus Yusron, “Memahami Tafsir Dan Urgensinya,” ZAD Al-Mufassirin 4, no. 1 (June 30, 2022): 61–
81, doi:10.55759/zam.v4i1.35. 
12 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ta’sîs ‘Ilm al-Tafsîr Muqârabah Ta’Sîsiyyah Muqtarahah, 1st ed. (Yaman: 
Nama’ Center, 2024), h. 233 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
147 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

B. Metode 
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) terhadap 

beragam literatur, baik klasik maupun kontemporer dalam memformulasikan secara kritis 
siapa sajakah mereka yang layak disebut sebagai mufassir, berdasarkan bentuk pekerjaan 
penafsiran yang mereka lakukan, baik jauh maupun dekat.  

Pada penelitian ini pemilihan sumber primer dan sekunder dibatasi hanya pada 
karya tafsir berbahasa Arab, baik dari karya klasik maupun kontemporer, dimana rujukan 
utama dalam kajian ini adalah buku-buku ushul al-Tafsir berbahasa Arab yang membahas 
mengenai konsep mufassir. Sedangkan rujukan sekunder adalah buku Thabaqat al-
Mufassirin, analisis akademik dan jurnal, ditambah dengan kamus dan literatur 
pendukung. Dalam menilai konsep atau pemikiran seorang mufassir, para peneliti 
umumnya menggunakan kerangka analisis multidimensi yang mencakup aspek 
epistemologi, metodologi, dan latar belakang personal. Namun, dalam kajian ini kerangka 
analisis yang digunakan adalah studi tekstual atas hasil interpretasi dari karya tafsir 
berbahasa Arab secara global, baik dari karya tafsir klasik maupun kontemporer. 

Analisis data teks dalam kajian konsep mufassir ini menggunakan metode analisis 
isi (content analysis). Diawali dengan tahap persiapan dan pengumpulan data, dengan 
menetapkan fokus masalah atau istilah kunci yang akan dikaji. Diikuti dengan identifikasi 
sumber primer dan sumber sekunder, dengan mengimpun karya-karya tulis, baik karya 
turats maupun hasil penelitian kontemporer fokus membahas mengenai definisi mufassir, 
dan deskripsi kerja tafsir yang dilakukan seorang mufassir. Selanjutnya, dilakukan tahap 
analisis tekstual yang merupakan proses inti untuk membandingkan antara teori yang 
ditetapkan dengan aspek praktis yang berjalan di tengah masyarakat dengan pendekatan 
kritis. Setelah itu dilakukan tahap interpretasi dan sintesis, dengan menganalisis koneksi 
antar-teks, analisis latar belakang, untuk kemudian dirumuskan hasil. 

Artikel ini dibagi secara sistematis menjadi dua bagian penting; yang pertama 
berkaitan dengan tinjauan kritis terhadap usaha penetapan dan penentuan konsep 
mufassir, Dimana dirangkum apa saja yang ditemukan dalam kajian turats maupun 
kontemporer yang membahasan pengertian mufassir dan hakikat kerja seorang mufassir, 
baik ditemukan dalam karya tafsir induk, maupun karya dalam ulum al-Qur’an maupun 
ushûl al-Tafsir. Selanjutnya, di bagian kedua, dikaji pendekatan yang diusulkan dalam 
menetapkan konsep mufassir, Dimana akan terlihat di dalamnya orisinalitas dari temuan 
dalam penelitian ini. 
 
C. Hasil dan Pembahasa 
1. Tinjauan Kritis Terhadap Usaha Penetapan dan Penentuan Konsep Mufassir 

Dalam kajian tafsir turats, terdapat berbagai definisi yang menjelaskan konsep 
tafsir beserta batas-batasnya.13  Namun, ketika membahas istilah 'mufassir', yang 
terungkap hanyalah penyebutan langsung mengenai para mufassir dalam berbagai buku 
yang mengklasifikasikan mereka, serta pembahasan mengenai syarat-syarat, adab-adab, 
dan tugas-tugas yang harus dijalankan oleh seorang mufassir. Hal ini biasanya dapat 
ditemukan pada pendahuluan sejumlah tafsir dan buku-buku ilmu Al-Qur'an.14  

 
13 Wildah Nurul Islami, “Esensi Dan Signifikansi Studi Tafsir Madzhabi Bagi Civitas Akademika Muslim,” 
Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6, no. 1 (April 7, 2022): 17–34, doi:10.59355/risda.v6i1.48. 
14 Al-Zarkasyi, Al-Burhân Fî Ulûm al-Qur’an; Jalaluddin Al-Suyuthi, Al-Itqân Fî Ulûm al-Qur’an, ed. 
Markaz Ad-Dirasat Al-Qur’aniyah, 1st ed. (Riyadh: Wuzarah Syu’un al-Islamiyah Al-Saudiyah, 2005), 
h.963 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
148 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dalam kajian turats tersebut, tidak 
ditemukan definisi langsung mengenai mufassir, sebagaimana diungkapkan oleh 
beberapa peneliti.15  Meski begitu, informasi yang ada, terutama yang tercantum dalam 
buku biografi dan klasifikasi mufassir,16 tetap memiliki nilai penting dalam menjelaskan 
batasan konsep ini menurut sudut pandang para peneliti. Mereka memberikan perspektif 
mengenai siapa yang dapat dianggap sebagai mufassir dan siapa yang tidak, melalui 
penelusuran terhadap para mufassir yang tercatat dalam karya-karya tersebut.  

Namun, penjelasan tentang esensi tafsir seringkali belum mampu mengungkap 
hakikat dari kerja tafsir itu sendiri, sehingga seseorang yang berkecimpung dalam 
beragam kegiatan yang memiliki keterkaitan dengan penafsiran al-Qur’an seringkali 
dipertanyakan apakah mereka layak semuanya disebut sebagai mufassir. Padahal hampir 
semua pengkaji bersepakat bahwa tidak semua karya tafsir dapat dianggap berada dalam 
level dan kedudukan yang sama dari sisi nilai ilmiah dan kontribusinya, walaupun 
kesemuanya disebut pula dengan sebutan mufassir. 

Sebagian pemikir kontemporer telah mencoba mendefinisikan konsep mufassir. 
Dr. Mustafa Muslim menggambarkan mufassir sebagai "seseorang yang mampu 
menafsirkan dan menjelaskan makna Al-Qur'an sesuai dengan kapasitas manusiawi."17  
Sementara itu, Dr. Hussein Al-Harbi memberikan definisi yang lebih luas, yakni 
"individu yang memiliki kemampuan penuh untuk memahami maksud Allah Ta'ala 
melalui firman-Nya yang dibaca dalam ibadah, sesuai dengan kapasitas yang dimiliki. Ia 
juga telah membiasakan diri dengan metode para mufassir serta menguasai berbagai 
aspek tafsir Al-Qur'an. Selain itu, ia secara aktif mempraktikkan tafsir melalui pengajaran 
atau penulisan."18 Al-Harbi menekankan bahwa batasan ini penting agar mereka yang 
memiliki pengetahuan mendalam tentang tafsir dan mengajar tanpa menulis tetap dapat 
dianggap sebagai mufassir, serta termasuk dalam kelompok banyak ulama umat.19   

Selain itu, terdapat kekurangan dalam landasan serta diskusi mendalam dari para 
pemilik definisi tersebut. Definisi yang mereka ajukan tampaknya mengabaikan aspek-
aspek penting dalam kerja tafsir yang seharusnya menjadi bagian tak terpisahkan dari 
konsep ini. Konsep mufassir tidak dapat dibatasi, seperti yang dijelaskan dalam definisi 
pertama, hanya pada mereka yang berusaha mengungkap dan menjelaskan makna. Kerja 
tafsir yang dilakukan oleh para mufassir jauh lebih luas dan kompleks. Di samping itu, 
istilah mufassir tidak dapat dihapus atau diabaikan dari mereka yang mengumpulkan 
makna tafsir, seperti al-Tha’labi, al-Mâwardi, dan Ibn al-Jawzi, maupun dari para ahli 
yang secara khusus mengkaji makna, seperti al-Îji. Lebih jauh lagi, sulit untuk tidak 
memasukkan dalam konsep ini, sebagaimana dalam definisi kedua, mereka yang berusaha 
menjelaskan dan memperluas tafsir, hal ini akan dibahas pada penjelasan selanjutnya. 

Karenanya, dalam mendefenisikan mufassir tidak boleh sekedar dibatasi sebagai 
pelaku penafsiran semata, karena banyak pula dari penafsiran yang dilakukan seseorang 
pada hakikatnya sekedar nukilan dari pendapat generasi sebelumnya, tanpa menilai lebih 
spesifik beragam bentuk kerja tafsir yang masih berkaitan dengan proses penafsiran, baik 
dekat maupun jauh. 

 
15 Husein Al-Harbi, Qawâid Al-Tarjîh Inda al-Mufassirin: Dirâsah Nazhariyyah Tathbiqiyyah, ed. Manna’ 
Al-Qatthan, 2nd ed. (KIngdom Saudi Arabia: Dar al-Qasim, 2008), h.33 
16 Al-Yamani, Ta’sîs ‘Ilm al-Tafsîr Muqârabah Ta’Sîsiyyah Muqtarahah, h.253-255 
17 Musthafa Muslim, Manâhij Al-Mufassirîn, 1st ed. (Riyadh: Dâr al-Muslim, 1995), h. 16. 
https://quranpedia.net/book/14620. 
18 Al-Harbi, Qawâid Al-Tarjîh Inda al-Mufassirin: Dirâsah Nazhariyyah Tathbiqiyyah, h.33 
19 Ibid, h.33-34 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
149 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

Upaya paling signifikan dalam memperdebatkan konsep mufassir dalam konteks 
kontemporer dilakukan oleh Musâid Al-Tayyar dalam bukunya yang berjudul “Mafhûm 
al-Tafsîr wa al-Ta’wîl, wa al-Istinbath, wa al-tadabbur, wa al-Mufassir” (Konsep Tafsir, 
Ta’wil, Istinbat, Tadabbur, dan Mufassir). Dalam karya ini, beliau mendalami konsep 
mufassir dengan sangat rinci, mengeksplorasi berbagai lapisan mufassir, serta mengacu 
pada pengelompokan yang dilakukan oleh Al-Suyûti mengenai berbagai jenis mufassir.  

Diperlukan upaya teoritis untuk mengatur kumpulan ilmu dan pengetahuan yang 
dibutuhkan oleh setiap bagian, serta langkah-langkah yang harus diambil agar mereka 
dapat melaksanakan tugas mereka dengan baik. Hal ini menuntut untuk menghadapi 
keragaman teori yang dapat membantu dalam pembentukan para mufassir secara efektif. 
Semua usaha ini sangat penting dalam praktik nyata, serta dukungan teori yang akan 
memudahkan mereka dalam mengorganisasi pekerjaan aplikatif mereka. Dalam konteks 
ini, bagian penelitian ini—agar dapat berkembang dan menguat—harus diintegrasikan ke 
dalam ilmu ushûl al-tafsir, khususnya pada pilar ketiga yang mengatur kemampuan 
praktik tafsir. Sementara itu, pembahasan mengenai konsep tafsir lebih tepat berada di 
pilar pertama ilmu ini yang fokus pada praktik tafsir dan hal-hal yang berkaitan 
dengannya, sejalan dengan visi dasar yang telah kami paparkan terkait ilmu ushul al-tafsir 
serta cara-cara pengaturannya, termasuk sifat dari pilar-pilar tersebut. 

Al-Tayyar menjelaskan bahwa berdasarkan pandangan Al-Suyuti dan para penulis 
setelahnya mengenai tingkatan para mufassir, dapat disimpulkan bahwa "mufassir adalah 
individu yang berkontribusi dalam ilmu tafsir atau menulis tentangnya."20 Beliau juga 
mengomentari bahwa hal ini "merupakan bentuk toleransi dalam penggunaan istilah, 
meskipun tidak disertai penjelasan yang mendalam."21 Selanjutnya, ia menambahkan 
bahwa "penulisan dalam kitab-kitab yang membahas tingkatan mufassir tidak bertujuan 
untuk mendefinisikan siapa itu mufassir, melainkan untuk menyebutkan mereka yang 
memiliki karya dalam bidang tafsir, tanpa menganalisis jenis karya yang dihasilkan, 
apakah itu sekadar penyalinan atau merupakan hasil ijtihad dari para mufassir."22   

Al-Tayyar juga menunjukkan bahwa jarang ditemukan kriteria yang jelas untuk 
mencantumkan seorang ilmuwan dalam daftar mufassir. Melalui penelusuran mufassir 
yang tertera dalam buku-buku klasifikasi dan mempertimbangkan hasil karya mereka 
dalam tafsir, ia menggarisbawahi bahwa para mufassir umumnya dapat dikelompokkan 
ke dalam empat jenis. 

Jenis pertama adalah Thabaqah al-Mujtahidîn al-Awwal (Kelas Mujtahid 
Pertama), yaitu para mufassir dari kalangan salaf yang terdiri dari sahabat, tabi'in, dan 
tabi' tâbi'in. Mereka dikenal memiliki ijtihad yang jelas dalam tafsir serta sejumlah 
pendapat yang berbeda dalam hal tersebut. 

Jenis kedua adalah Naqalah al-tafsir (Penyalin Tafsir), yang merupakan 
sekelompok ahli hadis dan lainnya yang hanya menyalin tafsir dari para pendahulu 
mereka. Mereka tidak memiliki pendapat, ijtihad, kritik, atau diskusi mengenai apa yang 
mereka riwayatkan. Mereka ini dapat disebut sebagai "peserta dalam tafsir." 

Jenis ketiga adalah Al-Mufassir al-Nâqid (Mufassir kritis), yaitu seorang mufassir 
yang mengumpulkan riwayat-riwayat dari para mufassir dan menimbang di antara 
mereka. Mufassir ini memiliki pendapat karena ia meninjau berbagai pernyataan yang 

 
20 Musâid Al-Tayyar, Mafhûm Al-Tafsir Wa al-Ta’wîl Wa al-Istinbath Wa al-Tadabbur Wa al-Mufassir, 
2nd ed. (Riyadh: Dâr Ibn al-Jauzi, 2006), h.208 
21 Ibid, h.208 
22 Ibid, h.209 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
150 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

terdapat dalam ayat, kemudian memilih pernyataan yang dianggapnya lebih kuat. Dengan 
memilih satu pernyataan dari yang lainnya, ia turut mengemukakan pendapat dan 
ijtihadnya.23  

Jenis keempat adalah Al-Mufassir al-Mutakhayyir Qaulan Wâhidan (Mufassir 
yang memilih satu pendapat). Ia dikenal karena memilih satu tafsir saja tanpa membahas 
tafsir lainnya. Pemilihan ini sejalan dengan pendekatan mufassir kritis, namun yang 
membedakannya adalah mufassir kritis memberikan kritik yang tajam terhadap opsi-opsi 
lain yang tidak dipilihnya.24  

Setelah itu, beliau menjelaskan definisi mufassir, yang menyatakan bahwa: 
"Orang yang memiliki pendapat dalam tafsir dan berusaha untuk melaksanakannya."25  Ia 
menambahkan, "Jika seseorang hanya memenuhi salah satu dari dua kriteria tersebut, 
maka dia tidak dapat dianggap sebagai mufassir dalam pengertian umum yang diterima 
tentang tafsir, yakni menjelaskan makna Al-Qur'an. Sebagai contoh, ada peserta dalam 
tafsir yang mungkin tidak memiliki pendapat sendiri, seperti para perawi tafsir yang 
hanya mengumpulkan riwayat yang mereka terima dari para salaf; mereka tidak bisa 
dikategorikan sebagai orang yang menjelaskan firman Allah. Begitu pula, apabila 
seseorang hanya membaca buku tafsir tanpa memberikan komentar atau penjelasan 
apapun, maka ia tidak berperan dalam tafsir dan tidak bisa dianggap sebagai mufassir 
dalam konteks ini. Bahkan, jika seseorang memiliki pendapat tetapi sangat terbatas, ia 
juga tidak termasuk dalam istilah tersebut."26  

Penting untuk dicatat bahwa dalam pandangan Al-Tayyar tentang para mufassir 
dan berbagai jenisnya, ia tampaknya mengabaikan kategori mufassir yang 
mengumpulkan tafsir serta mereka yang berperan dalam pengajaran tafsir. Padahal, 
kategori ini sudah diakui dalam buku-buku biografi dan klasifikasi para mufassir. Hussein 
Al-Harbi juga menyampaikan, "Sering kali, pembaca menemukan dalam buku-buku 
biografi dan klasifikasi para mufassir sosok yang mengajarkan tafsir Al-Qur’an di masjid 
dan sekolah, meskipun mereka tidak tercatat pernah menulis buku tafsir."27  

Al-Tayyar telah memperbaiki definisinya dengan memasukkan para pengajar 
tafsir. Dalam bukunya yang berjudul "Al-Tahrîr fi Ushûl al-Tafsîr", ia mendefinisikan 
mufassir sebagai individu yang menjelaskan makna Al-Qur’an. Ia juga menambahkan, 
"Definisi ini mencakup setiap orang yang memiliki pandangan dalam tafsir, termasuk 
mereka yang terlibat dalam penulisan atau pengajaran tafsir."28  

Al-Tayyar tampaknya membatasi ijtihad dalam tafsir hanya kepada para mufassir 
awal. Namun, perlu dicatat bahwa upaya mereka dalam merumuskan makna tidak hanya 
dilakukan oleh mereka saja; terdapat banyak mufassir lain yang muncul setelahnya, 
meskipun ada variasi dalam sikap terhadap karya, metode yang digunakan, serta hasil 
yang dicapai—baik yang diterima maupun yang ditolak. Dengan demikian, ijtihad dalam 
menghasilkan makna tidak seharusnya dipersempit hanya pada para mufassir awal. 

Selain itu, Dr. Musâid lebih fokus pada individu yang terlibat langsung dalam 
tafsir, sehingga ia tidak mempertimbangkan beragam bentuk keterlibatan lain yang 
muncul dalam praktik. Keterlibatan ini memiliki peranan yang signifikan, seperti 

 
23 Ibid, h.214 
24 Ibid, h.214 
25 Ibid, h.215 
26 Ibid, h.216 
27 Al-Harbi, Qawâid Al-Tarjîh Inda al-Mufassirin: Dirâsah Nazhariyyah Tathbiqiyyah, h.34 
28 Musâid Al-Tayyar, Al-Tahrîr Fî Ushûl al-Tafsîr, 1st ed. (Jeddah: Markaz al-Dirâsât wa al-ma’lûmât bi 
ma’had a-Imam al-Syâtibi, 2014), h.16 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
151 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

menjelaskan dan mengomentari tafsir. Meskipun tidak secara langsung berkaitan dengan 
teks tafsir itu sendiri, kontribusi mereka sangat penting untuk mendekatkan, 
mempopulerkan, dan menerapkan pengetahuan tafsir secara luas. Banyak di antara 
mereka memiliki pemahaman mendalam tentang tafsir, dan banyak dari komentar yang 
mereka berikan sebetulnya merupakan pandangan yang relevan dalam konteks tafsir itu 
sendiri. Oleh karena itu, mereka seharusnya tidak diabaikan dalam kategori mufassir 
sesuai dengan definisi yang diajukan oleh Dr. Musâid. 

Selanjutnya, perlu diperhatikan bahwa mendefinisikan mufassir berdasarkan 
pendapat yang terdapat dalam tafsir serta cara penanganannya tidak memiliki batasan 
yang jelas. Dengan mempertimbangkan hal ini, perlu dipertanyakan: seberapa banyak 
pendapat yang diperlukan dan bagaimana seharusnya penanganan dilakukan agar 
seseorang dapat diakui sebagai mufassir? 

Dr. Musâid juga menyampaikan bahwa jika ia mengikuti para penulis dalam 
thabaqât al-mufassirîn, maka ia akan memasukkan dalam konsep mufassir setiap individu 
yang memberikan kontribusi terhadap ilmu tafsir atau yang menulis dalam bidang 
tersebut. Namun, ia menjelaskan alasannya untuk tidak ikut serta dalam konteks ini, 
mengingat hal itu akan berkaitan dengan toleransi istilah. Ia menegaskan bahwa para 
penulis dalam lapisan mufassirun tidak bermaksud mendefinisikan mufassir secara ketat; 
mereka hanya mencantumkan individu-individu yang menulis tafsir tanpa menganalisis 
jenis tulisan yang mereka hasilkan. 

Namun, pernyataan tersebut menjadi problematik, karena setiap penulis yang 
berkontribusi dalam karya-karya para mufassir, meskipun tidak secara eksplisit 
mendefinisikan mufassir, tetap menunjukkan posisi mereka mengenai konsep tersebut 
dan siapa saja yang termasuk di dalamnya. Hal ini terlihat dari penyebutan nama-nama 
tertentu di bawah istilah tertentu. Oleh karena itu, jika mereka ingin diajak berdiskusi, 
sebaiknya langsung mengacu pada pemahaman mereka tentang konsep mufassir yang 
telah dibahas sebelumnya dan memperlihatkan kelemahan-kelemahan dalam pemahaman 
tersebut, dimana penjelasan mengenai konsep mufassir di kalangan penulis dalam kitab-
kitab klasifikasi Thabaqât al-Mufassirin memerlukan kajian analitis yang mendalam. Hal 
ini penting untuk mengungkap komponen-komponen dari konsep tersebut melalui 
pelacakan para mufassir yang tercantum dalam karya-karya tersebut. Dengan cara ini, 
dapat dibangun penilaian dan diskusi tentang karya-karya ini secara metodis dan teratur 

Dengan cara ini, masalah-masalah metodologis dapat diangkat melalui perspektif 
mengenai apa yang benar dan seharusnya dalam konsep tersebut, alih-alih hanya berfokus 
pada ketidakberpihakan mereka dalam mendefinisikan mufassir. Pendekatan ini sangat 
relevan dalam diskusi konseptual, dan berbeda dengan cara yang dilakukan oleh Al-
Tayyar. Perlu dicatat bahwa Nâyef Al-Zahrâni memberikan penjelasan singkat mengenai 
konsep mufassir dalam karyanya yang berjudul "al-Ta’rîf bi al-Mufassir". Menurut 
beliau, para penafsir Al-Qur'an dapat dikelompokkan ke dalam tiga kategori.29   

Kategori pertama adalah Al-Mufassir, yaitu individu yang memiliki pemahaman 
mendalam mengenai tafsir, termasuk pengetahuan tentang dalil-dalil serta cara 
penggunaannya. Nâyef Al-Zahrâni berpendapat bahwa mereka yang tergolong dalam 
kategori ini adalah para ahli tafsir dan ahli ta'wil yang sesungguhnya, dan tidak ada yang 
layak disebut mufassir selain mereka. Kategori kedua adalah Al-Musyârik, yaitu individu 

 
29 Nayef Al-Zahrâni, Matan Al-Dalil Fî Ilm al-Tafsir, 1st ed. (Britain: Markaz Takwin lil Dirasat wa al-
Abhats, 2021), h. 16; Nayef Al-Zahrâni, Shinâat Al-Tafkîr Fî Ilm al-Tafsîr, 1st ed. (Britain: Markaz Takwin 
lil Dirasat wa al-Abhats, 2019), h.24-25 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
152 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

yang memiliki sebagian alat tafsir dengan cukup baik, namun tingkat pemahaman mereka 
tidak sepenuhnya sebanding dengan al-Mufassir, meskipun mereka tetap memegang 
keahlian yang ada. Kategori ketiga adalah Al-Muqallid, atau mereka yang mengikuti, 
yaitu individu yang telah kehilangan alat tafsir atau sebagian darinya. 

Menurut Nâyef Al-Zahrâni, terdapat pengamatan bahwa istilah "mufassir" 
digunakan secara spesifik untuk kelompok tertentu, sementara para mufassir lainnya 
umumnya disebut dengan istilah yang berbeda, seperti partisipan atau pengikut. Hal ini 
menunjukkan bahwa tidak ada istilah umum yang dapat mencakup semua praktisi tafsir, 
sehingga mereka tidak dapat dibahas secara bersamaan. Masalah ini akan dianalisis lebih 
lanjut di bagian selanjutnya. 
 
2. Menetapkan Konsep Mufassir; Pendekatan Yang Diusulkan 

Sepanjang sejarah, banyak mufassir yang telah menyampaikan pandangan 
mengenai tafsir. Dari pengamatan terhadap metode yang mereka gunakan, dapat 
dikelompokkan pendekatan-pendekatan ini ke dalam dua jalur utama: 
Jalur Pertama: Terlibat dalam Praktik Penafsiran Itu Sendiri 

Praktik penafsiran mencakup pelaksanaan serta keterlibatan dalam proses 
penafsiran. Para penafsir yang memilih jalur ini adalah mereka yang secara langsung 
terlibat dengan praktik penafsiran dengan memanfaatkan berbagai metode yang tersedia. 
Beberapa aspek yang termasuk dalam praktik ini adalah: 

1. Intâj al-tafsir (Produksi Tafsir): Terlibat langsung dalam penciptaan konten tafsir. 
Pembicaraan mengenai proses kerja produksi tafsir bertujuan untuk menentukan 
sifat pendekatan tafsir yang berkaitan dengan penyajian tafsir secara jelas. Aspek 
ini tentunya tidak berkaitan dengan perdebatan hermeneutika filosofis modern, 
yang menyatakan bahwa teks tidak memiliki makna yang jelas dan pasti. Dalam 
pandangan tersebut, penafsir dianggap menjadikan makna berdasarkan prasangka 
dan prakonsepsi mereka, lalu melemparkannya ke dalam teks. Namun, kita 
berpendapat bahwa makna sudah ditentukan dan terkandung dalam teks itu 
sendiri. Dalam proses produksi tafsir, penafsir berperan dalam menjelaskan dan 
mengungkap makna yang sudah ada dalam teks 

2. Tahrîr al-tafsir (Penyuntingan Tafsir): Menyeimbangkan antara isi tafsir dan 
memberikan penjelasan yang lebih mendalam tentang keduanya. 

3. Jam’u al-tafsir (Pengumpulan Tafsir): Mengumpulkan dan menyusun berbagai isi 
tafsir yang ada. 

4. Ikhtishâr al-Tafsir (Ringkasan Tafsir): Membuat ringkasan dari isi tafsir sehingga 
lebih mudah dipahami. 
Tidak perlu dijelaskan lebih lanjut di sini bahwa yang dimaksud adalah penolakan 

terhadap ringkasan tafsir itu sendiri, serta penolakan terhadap pengumpulan tafsir, yang 
berbeda dengan penolakan terhadap pengumpulan pendapat tafsir dari seorang atau 
beberapa mufassir. Demikian pula, melakukan ringkasan salah satu tafsir bukanlah 
praktik tafsir, dan pelakunya tidak dapat dikategorikan sebagai mufassir.  

Keterlibatan dalam praktik penafsiran dapat dilakukan oleh para penafsir melalui 
berbagai cara yang menarik, antara lain: 

1. Menulis kitab tafsir secara mandiri, di mana penafsir memiliki kebebasan untuk 
mengekspresikan pemikirannya tanpa merasa tertekan untuk menyelesaikannya 
dalam waktu tertentu. 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
153 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

2. Melaksanakan penafsiran secara lisan, yang kemudian dicatat dan dikumpulkan 
di kemudian hari. Proses pengumpulan ini bisa dilakukan oleh penulis tafsir 
sendiri atau oleh orang lain. Hal ini sering terjadi pada banyak mufassir dari 
kalangan salaf dan lainnya, yang karya-karya mereka telah dihimpun dengan baik. 

3. Menulis tafsir secara terpisah, yang selanjutnya disusun menjadi satu kumpulan. 
Contohnya adalah penulis yang membuat tafsir untuk majalah atau media sejenis 
dan kemudian mengumpulkan kembali karya-karya mereka, baik oleh penulis itu 
sendiri maupun oleh pihak lain. 
Pendekatan kedua yang dapat diambil adalah dengan menggali berbagai tafsir 

yang ada, yang mencakup beberapa aspek sebagai berikut: 
1. Syarh al-Tafâsîr (Penjelasan Tafsir): Aktivitas ini melibatkan pengomentaran dan 

pembahasan tafsir secara mendalam, serta memberikan penjelasan, klarifikasi, 
dan koreksi yang diperlukan. 

2. Ta’lîm al-Tafsir (Pengajaran Tafsir): Aspek ini berfokus pada usaha mengajarkan 
ilmu tafsir kepada para siswa dan pelajar, sehingga mereka dapat memahami isi 
dan konteksnya dengan baik. 

3. Naql al-Tafsir (Transfer Tafsir): Di sini, perhatian diarahkan pada pengalihan 
materi tafsir kepada orang lain, agar pengetahuan tersebut dapat tersebar dan 
dipahami oleh lebih banyak orang. 
Dalam konteks ketidakdisiplinan praktik penafsiran yang akan dibahas, tidak ada 

hasil akhir yang pasti dari proses penafsiran itu sendiri. Makna menjadi yang paling 
penting, berfungsi sebagai inti dan fondasi dari seluruh komponen penafsiran.30 Oleh 
karena itu, beberapa mufassir tidak hanya fokus pada penjelasan makna, tetapi juga 
memberikan ijtihad serta pendapat mengenai berbagai aspek lain dari komponen tafsir, 
seperti hukum, petunjuk, dan berbagai hal lainnya. 
 

Gambar 1. Jalur kerja mufassir. 

 

 
30 Al-Yamani, Ta’sîs ‘Ilm al-Tafsîr Muqârabah Ta’Sîsiyyah Muqtarahah, h.181 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
154 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

Orang yang merenungkan jalur-jalur tersebut serta gambar-gambar yang 
menyertainya akan menyadari bahwa keterlibatan dalam konsep mufassir sepenuhnya sah 
dan tidak ada masalah dalam hal ini. Pembicaraan ini bersifat abstrak dengan tujuan untuk 
menunjukkan keabsahan logis terkait masuknya jalur dan bentuk yang sama dalam 
konsep mufassir. Namun, jalur dan bentuk tersebut tetap memerlukan penentu yang dapat 
mengindikasikan tingkatan mufassir di dalamnya, serta istilah-istilah yang dapat 
mencerminkan tingkatan tersebut. 

Praktik penafsiran itu sendiri jelas terlihat dalam paparan para mufassir. Hal ini 
wajar mengingat bahwa pekerjaan ini mengumpulkan nilai-nilai yang terkandung dalam 
praktik itu, dan manfaatnya dapat dirasakan secara langsung. 

Seorang mufassir diharapkan memiliki alat pengetahuan khusus yang 
memungkinkannya untuk menyelami kedalaman praktik, menjadikannya salah satu jenis 
pekerjaan yang paling penting dan terhormat, yang akan dijelaskan lebih lanjut. Hasil dari 
praktik dan wujudnya dalam karya-karya secara alami menghasilkan jalur kerja lain yang 
tetap berhubungan erat dengan praktik itu sendiri serta memberikan manfaat yang 
signifikan. Mereka yang terlibat dianggap bagian dari kalangan praktisi, sebagaimana 
terlihat dalam ilustrasi lain yang telah dibahas sebelumnya. 

Keterlibatan dalam menjelaskan tafsir merupakan aspek penting dalam praktik 
yang mendekatkan karya-karya inti dan pokok, serta memerlukan alat pengetahuan yang 
luas, hampir sebanding dengan yang dimiliki oleh para mufassir yang terlibat langsung 
dalam penafsiran, dan terkadang bahkan lebih. Oleh karena itu, mereka yang terjun di 
bidang ini tidak dapat dipisahkan dari para mufassir. 

Apa yang telah disebutkan sebelumnya tentang para penafsir tafsir juga berlaku 
untuk tugas pengajaran dan penyampaian tafsir. Pekerjaan ini sangat penting dalam 
memudahkan pemahaman tafsir bagi para pencarinya. Untuk melaksanakan tugas ini, 
para pengajar memerlukan pengetahuan mendalam tentang tafsir. Oleh karena itu, cukup 
sulit untuk memisahkan mereka dari kalangan penafsir. 

Di sisi lain, terkait dengan para penyalin tafsir, memang benar bahwa mereka 
sering dianggap sebagai rantai terlemah dan lebih jarang diakui sebagai mufassir. Namun, 
peran mereka tetap memiliki nilai penting dalam komunitas itu. Mereka adalah individu 
yang memahami tafsir, dan melalui karya-karya mereka, mereka berkontribusi dalam 
menyampaikan tafsir kepada orang lain dengan cara yang berbeda, serta membantu 
memperluas pengetahuan tersebut. Seperti yang diungkapkan oleh Dr. Musâid 
sebelumnya, keberadaan mereka tidak dapat diabaikan dalam konteks tafsir, meskipun 
kontribusi mereka mungkin tidak sama dengan penafsir lainnya. Mereka tetap 
memainkan peran yang signifikan dalam dunia tafsir. 

Dalam konteks yang telah dibahas tentang berbagai bentuk tafsir, dapat 
dirumuskan definisi mufassir sebagai berikut: 

Mufassir adalah individu yang terlibat dalam praktik tafsir, baik melalui 
penjelasan karya-karyanya, pengajaran, maupun penyebaran ilmunya. Mereka yang 
terlibat dalam praktik ini secara aktif melakukan kegiatan seperti menghasilkan, 
menyunting, mengumpulkan, atau meringkas tafsir. Sementara itu, komponen dan elemen 
lainnya dalam definisi ini telah dijelaskan dengan baik. Oleh karena itu, konsep mufassir 
mencakup rincian sebagai berikut: 

1. Mereka yang bertanggung jawab atas produksi dan hasil karya. 
2. Mereka yang menyeimbangkan materi tafsir serta menjelaskan perbedaan antara 

pemahaman yang benar dan yang lemah. 
3. Pengumpul materi tafsir. 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
155 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

4. Penyusun ringkasan tentang Ilmu Tafsir. 
5. Penjelas dari salah satu tafsir. 
6. Pengajar tafsir. 
7. Penyampai tafsir. 

 
Gambar 2. Gambaran siapa saja yang berhak disebut sebagai mufassir. 

 
Dalam pembahasan kali ini, terdapat beberapa hal penting yang perlu dicermati. 

Pertama, penulis yang membahas tafsir beserta permasalahannya, maupun yang mengulas 
kaidah dan prinsip-prinsip tafsir, tidak termasuk dalam kategori mufassir. Hal ini 
disebabkan karena mereka tidak terlibat secara langsung dalam penulisan tafsir atau 
aktivitas yang berkaitan, seperti menjelaskan karya tafsir dan sejenisnya. Mereka lebih 
terfokus pada bidang yang berbeda. Pertama, ada peneliti tafsir yang mendalami isu-isu 
terkait tafsir dan karyanya melalui penelitian yang berfokus pada masalah tertentu; 
mereka tentu saja bukan mufassir. Kedua, terdapat para ahli ushul dan teoretikus tafsir 
yang merenungkan praktik tafsir dalam konteks aplikatif untuk merumuskan teori dan 
menetapkan kaidah pelaksanaannya. Meskipun mungkin ada peneliti tafsir atau ahli ushul 
yang berperan sebagai teoretikus dan memenuhi kualifikasi sebagai mufassir, inti 
pembahasan ini menekankan bahwa mereka tidak dapat disebut sebagai mufassir dalam 
konteks aktivitas tafsir yang telah dijelaskan sebelumnya. 

Kedua, berbagai tulisan yang membahas syarat-syarat seorang mufassir serta 
langkah-langkah yang seharusnya diambil olehnya menyajikan beragam kriteria dan ilmu 
pengetahuan. Para penulis menggarisbawahi pentingnya bagi seorang mufassir untuk 
memiliki pemahaman yang mendalam mengenai bahasa, tata bahasa, derivasi, makna, 
retorika, keindahan, serta bacaan, selain itu juga dasar-dasar agama seperti fikih dan ushul 
fikih. Pengetahuan tentang keadaan manusia dan berbagai aspek lain yang berkaitan 
dengan proses penafsiran juga menjadi bagian yang tak terpisahkan. Hal ini sangat 
relevan, khususnya bagi mereka yang terlibat dalam produksi atau perbandingan tafsir. 

Meskipun sering kali tidak mempertimbangkan maksud dari para penulis 
mengenai konsep mufassir—yang mungkin hanya fokus pada tingkat tertinggi di bidang 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
156 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

ini—tetap diperlukan upaya teoritis yang mendalam untuk menjelaskan syarat-syarat 
khusus dari berbagai aspek yang telah disebutkan. Upaya tersebut sangat penting agar 
setiap aspek dapat terorganisir dengan jelas serta batas-batasnya dapat dipahami dengan 
tingkat ketelitian yang tinggi. Selain itu, perlu ditetapkan istilah-istilah yang secara tepat 
menggambarkan tingkatan mufassir dalam satu kerangka. Hal ini sangat penting karena 
setiap mufassir yang terlibat dalam produksi tafsir, perbandingan materi, atau 
penyampaian informasi memiliki metode kerja yang berbeda. 

Sebagai contoh, Ibn Abbas, yang telah meriwayatkan ribuan hadis tafsir, tidak 
dapat disamakan dengan mufassir lain seperti Ibn Mas'ud dan Ali bin Abi Thalib, yang 
hanya meriwayatkan beberapa ratus hadis.31 Mufassir yang memiliki ratusan hadis tafsir 
juga berbeda dengan yang hanya meriwayatkan pendapat di bawah seratus. Selain itu, 
mufassir yang melakukan analisis perbandingan di berbagai tempat, serta meninjau, 
mendiskusikan, dan memberi kritik terhadap pendapat-pendapat yang ada, jelas tidak 
sebanding dengan yang tidak melakukan hal tersebut. Demikian pula, mereka yang 
mengumpulkan dan mengelompokkan pendapat tidak dapat disamakan dengan yang 
hanya sekadar mengumpulkan tanpa pengelompokan. Oleh karena itu, penting bagi kita 
untuk memiliki istilah-istilah deskriptif yang mencerminkan perbedaan di antara mereka, 
serta dasar praktis untuk menghasilkan istilah-istilah tersebut dalam konteks penafsiran. 

Pendekatan teoretis sangat diperlukan untuk mengorganisir kumpulan ilmu dan 
pengetahuan yang dibutuhkan oleh setiap departemen. Penting untuk memahami langkah-
langkah yang harus diambil agar setiap orang dapat menjalankan tugasnya dengan baik, 
serta menyoroti aspek-aspek lain yang akan mengarah pada pengayaan teoritis yang 
mendukung pembentukan penafsir yang efektif. Semua upaya ini sangat berperan dalam 
praktik nyata, di mana teori memainkan peranan penting dalam membantu mereka 
mengatur pekerjaan aplikatif. 

Dalam konteks penelitian ini, agar menjadi lebih mendalam dan kokoh, bagian 
yang membahas ilmu ushûl al-tafsir perlu mencakup fokus pada pilar ketiga, yang secara 
khusus berhubungan dengan kemampuan praktik penafsiran. Di sisi lain, diskusi 
mengenai konsep penafsiran seharusnya dimasukkan ke dalam pilar pertama ilmu ini, 
yang menekankan praktik penafsiran beserta aspek-aspek yang relevan. Pendekatan ini 
sejalan dengan visi dasar yang telah disampaikan mengenai ilmu ushûl al-tafsir dan 
disiplin-disiplin lain yang mendukung praktik-praktik tersebut, serta bagaimana pilar-
pilar ini seharusnya dipahami. 

Selanjutnya, konsep "mufassir" mencakup beragam bentuk pekerjaan tafsir yang 
bervariasi, baik dari segi sifat maupun tingkatan kepentingannya. Mengintegrasikan 
semua bentuk ini ke dalam satu konsep sangatlah wajar, seperti yang telah kami jelaskan 
sebelumnya, dan penting untuk menyediakan istilah umum (mufassir) yang bisa mewakili 
semua tokoh dalam bidang tafsir. Harapannya, dalam dunia industri secara keseluruhan, 
semua tokoh ini dapat dikelompokkan di bawah istilah yang sama. 

Di sisi lain, sangat penting untuk menjelaskan perbedaan dan tingkatan di antara 
para tokoh dalam menjalankan tugas mereka. Hal ini bertujuan agar setiap individu 
memperoleh haknya, tanpa mengecualikan beberapa orang dari istilah umum yang 
berlaku dalam industri, ataupun membatasi istilah tersebut hanya pada kelompok tertentu. 
Pendekatan seperti itu dapat menimbulkan masalah, seperti yang telah disebutkan 
sebelumnya. 

 
31 Khalid Abdurrahman Al-Ak, Ushûl Al-Tafsir Wa Qawâiduhu (Beirut: Dâr al-Nafâ’is, 1985), h.185 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
157 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

Para mufassir tetap termasuk dalam istilah umum ini, tetapi mereka dibagi ke 
dalam kategori-kategori yang mencerminkan posisi mereka dalam pekerjaan tafsir. Setiap 
kelompok di bawah istilah umum ini akan memiliki istilah spesifik yang lebih tepat, 
mencerminkan karakteristik jalur mereka dan memberikan identitas tersendiri. Peringkat 
para mufassir juga akan dijelaskan berdasarkan jalur pekerjaan mereka, yang akan 
diuraikan dalam beberapa baris ke depan. 

Kontribusi orisinil artikel ini merupakan pengembangan dari beragam pendekatan 
yang telah dikemukakan para peneliti sebelumnya, seperti al-Tayyar, al-Harbi dan al-
Zahrani, Dimana penulis menilai bahwa berdasarkan kerja tafsir yang dideskripsikan para 
peneliti terdahulu, penulis mengusulkan bahwa secara umum golongan mufassir dapat 
diklasifikasikan menjadi dua kelompok, berdasarkan pendekatan kerja mereka, yang 
dapat dikelompokkan menjadi dua kategori utama, yaitu: 

1. Mufassir Mumâris (Mufassir Praktis): Kelompok ini terdiri dari mereka yang aktif 
terlibat dalam praktik penafsiran. Mereka tidak hanya menghasilkan tafsir, namun 
juga berupaya menyeimbangkan hasil tersebut, mengumpulkannya, atau 
menyajikannya dalam bentuk yang lebih ringkas. Kelompok ini antara lain: 
a. Al-Muntij li al-tafsir, yaitu mereka yang menghasilkan karya tafsir, dan tampak 

jelas kompetensi dan kemampuan dalam berijtihad saat menafsirkan ayat al-
Qur’an, serta tafsirannya memberikan dampak dan pengaruh terhadap para 
mufassir setelahnya. Sebagai contoh, Ibn Jarir al-Thabari dengan karyanya 
Jâmi’ al-Bayân fî Ta’wîl Ây al-Qur’an,32 dan Az-Zamakhsyari dengan 
karyanya tafsir al-Kassyâf33 dari golongan mutaqaddimin, dan Muhammad 
Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha dengan karyanya Tafsir al-Qur’an al-
Hakim34 dari golongan muta’akkhirin. 

b. Al-Muharrir li al-Tafsir, yaitu mereka yang walaupun menuliskan kitab tafsir, 
dan kitab mereka dipengaruhi oleh para penulis sebelum mereka, namun 
mereka mampu menyingkap mana yang baik dan mana yang buruk dari 
penafsiran generasi sebelum mereka. Contohnya, Ibn Katsir dengan karyanya 
Tafsir al-Qur’an al-Azhim35 dari golongan mutaqaddimin, dan Muhammad at-
Thahir Ibn Ashûrashur36 dari golongan muta’akkhirin. 

c. Al-Jâmi’ li al-Tafâsîr, yaitu mereka yang menghasilkan karya tafsir, karya 
tersebut merupakan kumpulan dan kompilasi dari beragam pandangan tafsir 
yang disampaikan para ulama sebelum mereka, tanpa menjelaskan mana 
diantara pendapat tersebut yang kuat. Sebagai contoh, al-Qadhi al-Baidhawi 
dengan Tafsir al-Baidhawi37 serta as-Syaukani dengan tafsir fath al-Qadir.38 

 
32 Saeed ibn Ghulaifish Al-Qahthani, “Al-Imam Ibn Jarir al-Thabari Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir,” Majallah 
Al-Qira’ah Wa al-Ma’rifah 8 (2008): 14–61, https://mrk.journals.ekb.eg/. 
33 Turki Musthafa, Hamyatu; Abdurrahman, “Manhaj Az-Zamakhsyari Fi Tafsir al-Qur’an al-Karim: 
Dirasah Tahliliyah Muqaranah,” Majallat Al-Ulum al-Ijtima’iyah Wa al-Insaniyah 7, no. 1 (2014): 11–28, 
https://asjp.cerist.dz/en/article/59070. 
34 Hajir Muhammad Ahmad Syabu, Manhaj Tafsir Al-Manar Fi al-Tafsir, ed. al-Habr Yusuf Nuruddaim, 
1st ed. (Khorthum: Khaortum University Press, 2004), h. 36-41 
35 Sulaiman Ibrahim Al-Lahim, Manhaj Ibn Katsir Fi Al-Tafsir, (Riyadh: Dar al-Muslim, 1999), h. 36-40. 
36 Nabil Ahmad Saqr, Manhaj Al-Imam al-Thahir Ibn Ashur Fi al-Tafsir, 1st ed. (Cairo: Ad-Dar al-
Mishriyyah li at-Ta’lif wa at-Tarjamah, 2001), h. 38-42. 
37 Yusuf Ahmad Ali, Al-Baidhawi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir, ed. Muhammad Syauqi Khudr As-Sayyid, 
1st ed. (Makkah: Umm al-Qura University, 1997), h. 33-37. 
38 Abdullathif Lamanzham, Manhaj Al-Imam al-Syaukani Fi Tawzif Qawa’id al-Tafsir Min Khilal Tafsirihi 
Fath al-Qadiir Min Awwalihi Ila Akhir Surah an-Nisa’, (Kuala Lumpur: International Madina University) 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
158 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

d. Al-Mukhtasir li al-Tafsir, yaitu mereka yang menulis ringkasan tafsir dari para 
mufassir dari generasi sebelum mereka, baik ringkasan itu dari satu tafsir 
semata, atau dari beberapa buku tafsir. contohnya, tafsir an-Nasafi yang banyak 
meringkas isi al-Kassyâf,39 maupun tafsir al-Muyassar yang merupakan tafsir 
ringkas merujuk kepada beberapa tafsir induk. 

2. Mufassir Musyârik (Mufassir Partisipatif): Anggota kelompok ini mencakup para 
penjelas, pengajar, dan penyebar tafsir. Mereka berperan penting dalam 
memahami dan menyebarluaskan tafsir kepada masyarakat. 
Kelompok ini dapat dibagi menjadi beberapa bentuk, yaitu: 
a. Syârih li al-Tafsir, yaitu mereka yang tidak memiliki pendapat tafsir sendiri, 

melainkan hanya sekedar menjelaskan pandangan karya tafsir mufassir lain. 
Contohnya, seorang yang mengajarkan tafsir di majelis ilmu yang sekedar 
menjelaskan makna dan pesan diambil dari satu kitab tafsir. 

b. Muallim al-Tafsir, yaitu mereka yang mengajarkan satu kitab tafsir, terlepas 
apa yang diajarkan itu pada dasarnya sudah jelas dan tidak membutuhkan 
penjelasan tambahan. Contohnya, guru yang sekedar mengajarkan materi apa 
yang tertulis dalam buku tafsir tanpa menjelaskan dan mengomentari 
pandangan mufassir yang dikaji. 

c. Nâqil al-tafsir, yaitu mereka yang sekedar menukil dan mentrasmisikan 
pandangan dan karya tafsir orang lain, yang pada umumnya sekedar dinukil 
secara verbal maupun non verbal, bukan dalam satu kajian khusus berkaitan 
dengan penafsiran al-Qur’an. 

Para mufassir mumâris yang berpraktek disebut demikian karena keterlibatan 
langsung mereka dalam kegiatan tafsir, menjalankan pekerjaan ini secara praktis. Sebutan 
ini mencerminkan komitmen mereka terhadap praktik tafsir itu sendiri. Mereka adalah 
mufassir praktisi yang meninggalkan warisan tafsir yang nyata pada setiap jalur yang 
telah disebutkan, bahkan ada di antara mereka yang mengombinasikan lebih dari satu 
jalur dengan seimbang sambil menyajikan makna-makna baru. Klasifikasi mereka 
didasarkan pada jalur dominan yang diikuti, tetapi mereka juga aktif berpartisipasi dan 
berkontribusi dalam jalur lainnya. Oleh karena itu, sangat penting bagi kita untuk mencari 
istilah-istilah yang dapat menggambarkan upaya ini serta dasar-dasar yang mengatur 
kriteria keterlibatan setiap mufassir dalam masing-masing jalur. Hal ini menjadi krusial 
untuk membangun keilmuan bagi para mufassir, seperti yang telah dibahas sebelumnya.40 

Sementara itu, terdapat mufassir lainnya yang meskipun upaya mereka terfokus 
pada praktik dan aspek terkait, tidak berhasil menghadirkan tafsir yang secara langsung 
melaksanakan proses penafsiran sesuai dengan jalur yang diikuti oleh mufassir praktisi. 
Dengan demikian, meski usaha mereka bervariasi, tujuan mereka lebih kepada 
memberikan kontribusi dari sudut pandang tertentu yang bermanfaat, daripada 
melaksanakan praktik penafsiran itu sendiri. Meskipun demikian, mereka tetap 
berpartisipasi dalam dunia tafsir. Namun perlu diingat, bahwa kategori klasifikasi 
mufassir kepada mufassir mumâris dan mufassir musyârik, sebagaimana yang dijelaskan 
di atas pada dasarnya bersifat hierarkis, pembagian masing-masing kelompok kepada 
bagian-bagian yang dicakupnya bukan hanya sekedar hierarkis, namun juga sifatnya 

 
39 Umaimah Rasyid Badruddin, An-Nasafi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir, (Damascus: Dar al-Nawadir, 2012), 
h. 45-48. 
40 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ta’sîs ‘Ilm al-Tafsîr Muqârabah Ta’Sîsiyyah Muqtarahah, (Yaman: Nama’ 
Center, 2024). 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
159 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

fungsional. Dimana terkadang fungsi yang dijalankan antara satu bagian dengan bagian 
lainnya seringkali terkait satu dengan lainnya, dan sulit dicari pembatas yang pasti antara 
satu bentuk penafsiran dengan lainnya. 

 
Gambar 3. Klasifikasi Mufassir 

 
Tingkat Para Mufassir 

Sungguh, siapa pun yang mengamati beragam bentuk keterlibatan dalam tafsir 
yang ditawarkan oleh para mufassir akan menyadari bahwa meskipun setiap bentuk 
memiliki manfaat dan nilai tersendiri, keterlibatan langsung dalam praktik tafsir itu 
sendiri adalah yang paling esensial. Keterlibatan ini tidak hanya mendorong kemajuan 
praktik tafsir, tetapi juga meningkatkan hasil yang dicapai serta mengembangkannya 
lebih lanjut. Oleh karena itu, para mufassir yang secara aktif terlibat dalam pekerjaan 
tafsir adalah mereka yang menduduki derajat tertinggi di antara para mufassir lainnya.  

Di sini, preferensi ditujukan untuk menampilkan peringkat tertinggi dari berbagai 
bentuk pekerjaan itu sendiri. Sementara itu, pekerjaan praktis yang dijalankan oleh para 
mufassir diurutkan berdasarkan prioritas dan tingkat kepentingannya, yang dipengaruhi 
oleh berbagai faktor dan konteks. Sebaliknya, keterlibatan yang dianggap kurang 
signifikan adalah posisi para penyalin tafsir, yang cenderung berada di tingkat yang lebih 
rendah di antara para pelaku tafsir. 

Meskipun para mufassir yang berpraktek memiliki derajat yang tinggi, mereka 
tetap memiliki perbedaan dalam hal pentingnya kontribusi mereka. Setiap hal yang 
berkaitan dengan proses menghasilkan makna tafsir adalah prioritas utama. Menciptakan 
makna tafsir yang baru berarti memperkaya materi pokok yang menjadi fondasi bagi 
berbagai bentuk pekerjaan lainnya di bidang ini. Keberadaan makna tafsir yang dihasilkan 
menjadi dasar yang membenarkan, di satu sisi, keberadaan bentuk-bentuk lain dan 
pelaksanaan kerja di dalamnya, seperti pengumpulan materi tafsir, perbandingan, 
ringkasan, dan penyesuaian. Di sisi lain, hal ini menjaga penelitian tetap hidup, 
mendorong tindak lanjut, dan akumulasi kerja. Tindak lanjut dalam produksi makna 
melalui praktik tafsir memastikan bahwa jalur pengumpulan dan perbandingan selalu 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
160 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

terbarui, dengan tulisan-tulisan yang terus berkembang untuk mengikuti materi tafsir baru 
yang dihasilkan. 

Setelah proses produksi tafsir, aspek terpenting dalam praktik tafsir adalah 
melakukan perbandingan dan penilaian terhadap materi tafsir yang ada. Memahami 
dengan baik perbedaan antara yang benar dan yang lemah dari berbagai materi ini adalah 
landasan utama untuk memahami serta mengarahkan warisan tafsir (turats al-Tafsir). 
Penting untuk mampu membedakan mana yang lebih kuat dan mana yang lebih lemah, 
mengetahui yang benar dan yang salah, serta memberikan argumen ilmiah yang 
mendukung pendapat tersebut. Tanpa analisis yang teliti, materi tafsir akan menumpuk 
tanpa kejelasan mengenai kebenarannya.41 Oleh karena itu, aspek ini sangat krusial dalam 
praktik tafsir, hampir sebanding dengan proses produksi tafsir itu sendiri. 

Apabila seorang penyeimbang ingin melaksanakan tugasnya dengan baik, ia perlu 
memahami materi tafsir yang ada, mengorganisasikannya, menelusuri bukti-bukti 
dasarnya, serta merumuskan argumen ilmiah yang menunjukkan keunggulan satu 
pendapat dibandingkan yang lain. Di samping itu, ia juga harus melakukan berbagai usaha 
lain yang relevan. 

Setelah tahap tersebut, muncul tugas untuk mengumpulkan bahan tafsir. Hal ini 
sangat penting untuk menjaga dan mengatur warisan tafsir, yang pada gilirannya 
berpengaruh besar dalam mempermudah pemahaman, pengenalan, perbandingan, 
penyimpanan, penghafalan, dan pengumpulan tafsir, serta tujuan-tujuan penting lainnya. 

Akhirnya, terdapat fungsi ringkasan tafsir. Meskipun ringkasan ini tidak 
memberikan dampak langsung pada tafsir itu sendiri, manfaatnya terletak pada upaya 
untuk menyederhanakan dan mendekatkan materi, mendistribusikannya, serta 
mengajarkannya, demi mencapai berbagai tujuan bermanfaat lainnya yang bertujuan 
menciptakan perhatian dan kesadaran terhadap tafsir. 

Gambar 4. Tingkatan para mufassir yang berpraktik 

 
 

41 Hajir Muhammad Ahmad Syabu, Manhaj Tafsir Al-Manar Fi al-Tafsir, ed. al-Habr Yusuf Nuruddaim, 
1st ed. (Khorthum: Khaortum University Press, 2004), h. 37 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
161 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

Perlu diingat bahwa sepanjang sejarah, praktik penafsiran tidak terbatas pada isu 
atau subjek tertentu, sebagaimana telah dibahas secara mendetail di konteks lain.42 Ada 
berbagai aspek dalam penafsiran yang mencakup penjelasan makna, makna di atas 
makna, hingga hal-hal yang melampaui makna itu sendiri.43 Semua ini menghasilkan 
beragam produk dari proses penafsiran yang kami sebut sebagai penafsiran, yang meliputi 
makna, hukum, petunjuk, dan lain-lain. Oleh karena itu, seorang penafsir tidak terikat 
pada satu hasil tertentu yang sedang ditanganinya. 

Keadaan ini sangat kompleks, seperti yang telah kami paparkan sebelumnya, dan 
menunjukkan pentingnya diskusi mendalam mengenai posisi praktik penafsiran serta 
keputusan-keputusan yang diambil terkait hal tersebut. Ini pastinya akan mempengaruhi 
istilah praktik itu sendiri serta para pelakunya. 

Kerangka kerja mufassir yang kami sajikan akan membantu menjelaskan konsep 
ini, tanpa memandang sifat topik yang menjadi fokus praktik tafsir di masa mendatang. 
Misalnya, jika fokus praktik tafsir beralih ke penjelasan makna yang dimaksud dan lebih 
condong kepada pendekatan ta’wil (hermeneutic) ketimbang tafsir, seperti yang telah 
dibahas di tempat lain,44 maka pelakunya akan lebih tepat disebut sebagai muawwil 
(hermeneutis) daripada mufassir. Namun, konsep dasarnya tetap akan sama, begitu juga 
dengan komponennya. Yang perlu kita lakukan hanyalah mengganti sebutan pelaku 
pekerjaan tersebut dan istilah hasilnya, tanpa mengubah esensinya. 

Signifikansi praktis dari usulan pembagian kerja mufassir, sebagaimana 
dikemukakan di atas, melahirkan dampak dan pengaruh yang tidak kecil terhadap 
Pendidikan tafsir dan kurikulum ilmu al-Qur’an dan tafsir di sekolah dan perguruan 
tinggi. Bagaimana hakikatnya profil lulusan prodi ilmu al-Qur’an dan tafsir, apakah 
mampu melahirkan seorang mufassir mumâris, atau sekedar mufassir musyârik. 
Klasifikasi mufassir kepada dua kelompok; mufassir mumâris dan mufassir musyârik, 
memberikan implikasi bahwa syarat minimal yang dibutuhkan bagi seorang mufassir 
mumâris untuk dapat menafsirkan al-Qur’an pastinya lebih ketat dan lebih tinggi 
dibandingkan syarat yang dibutuhkan bagi mufassir musyârik. Dan hal inilah yang 
dibutuhkan penyesuaian dalam kurikulum, sehingga capaian pembelajaran tiap mata 
kuliah al-qur’an dan tafsir mampu diukur secara akurat dalam ukuran kerja tafsir bagi 
seorang mufassir mumâris maupun musyârik. 

 
D. Kesimpulan 
Artikel ini mengkaji secara kritis konsep mufassir melalui telaah literatur dan diskursus 
ilmiah terkait definisi, bentuk kerja tafsir, metode penafsiran, serta klasifikasi dan 
tingkatan mufassir. Kajian ini menegaskan pentingnya pemetaan konseptual mufassir 
dalam kerangka ushûl al-tafsîr sebagai dasar epistemologis untuk menentukan 
kompetensi penafsir al-Qur’an. Klasifikasi mufassir ke dalam dua kategori, yaitu mufassir 
mumâris dan mufassir musyârik, menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam 
standar kompetensi dan prasyarat keilmuan, di mana mufassir mumâris dituntut 
memenuhi kualifikasi yang lebih ketat dan komprehensif. Temuan ini berimplikasi pada 
penataan ulang kriteria otoritas penafsiran al-Qur’an dalam kajian tafsir kontemporer. 

 
42 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ulûm Al-Qur’an: Naqd al-Ilmiyyah Wa Muqârabah Fî al-Binâ’, 1st ed. 
(Yaman: Nama’ Center, 2023), h.285 
43 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ta’sîs ‘Ilm al-Tafsîr Muqârabah Ta’Sîsiyyah Muqtarahah, 1st ed. (Yaman: 
Nama’ Center, 2024). 
44 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ulûm Al-Qur’an: Naqd al-Ilmiyyah Wa Muqârabah Fî al-Binâ’, 1st ed. 
(Yaman: Nama’ Center, 2023). 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
162 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

Namun demikian, penelitian ini masih terbatas pada literatur tafsir berbahasa Arab, 
sehingga belum sepenuhnya merepresentasikan perspektif Muslim non-Arab. Oleh 
karena itu, penelitian lanjutan perlu mengkaji literatur tafsir dalam bahasa lain serta 
mengembangkan studi empiris mengenai peran dan praksis mufassir musyârik di lembaga 
pendidikan Islam, khususnya di konteks Indonesia. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Ak, Khalid Abdurrahman. Ushûl Al-Tafsir Wa Qawâiduhu. Beirut: Dâr al-Nafâ’is, 

1985. 
Al-Harbi, Husein. Qawâid Al-Tarjîh Inda al-Mufassirin: Dirâsah Nazhariyyah 

Tathbiqiyyah. Edited by Manna’ Al-Qatthan. 2nd ed. Riyadh: Dar al-Qasim, 2008. 
Ali, Yusuf Ahmad. Al-Baidhawi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir. Edited by Muhammad 

Syauqi Khudr As-Sayyid. 1st ed. Mecca: Umm al-Qura University, 1997. 
Al-Jazâ’iri, Thahir. Taujîh Al-Nazhar Ila Ushul al-Atsar. Edited by Abdul Fattah Abu 

Ghuddah. Aleppo: Maktabah al-Mathbu’at Al-Islamiyyah, 1995. 
Al-Jurjâni, Ali as-Syarif. Al-Ta’rîfât. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1983. 
Al-Lahim, Sulaiman Ibrahim. Manhaj Ibn Katsir Fi Al-Tafsir. Riyadh: Dar al-Muslim, 

1999. 
Al-Qahthani, Saeed ibn Ghulaifish. “Al-Imam Ibn Jarir al-Thabari Wa Manhajuhu Fi al-

Tafsir.” Majallah Al-Qira’ah Wa al-Ma’rifah 8 (2008): 14–61. 
https://mrk.journals.ekb.eg/. 

Al-Qatthan, Manna’. Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. 2nd ed. Beirut: Maktabah ar-Risalah, 
2016. 

Al-Rumi, Fahd. Buhuts Fi Ushul Al-Tafsir Wa Manahijuhu. 4th ed. Cairo: Maktabah al-
Tawbah, 1998. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Itqân Fî Ulûm al-Qur’an. Riyadh: Ministry of Islamic Affairs, 
Dawah and Guidance, 2005. 

Al-Tayyar, Musâid. Al-Tahrîr Fî Ushûl al-Tafsîr. Jeddah: Markaz al-Dirāsāt wa al-
Maʿlūmāt bi Maʿhad al-Imām al-Shāṭibī, 2014. 

———. Mafhûm Al-Tafsir Wa al-Ta’wîl Wa al-Istinbath Wa al-Tadabbur Wa al-
Mufassir. 2nd ed. Riyadh: Dār Ibn al-Jawzī, 2006. 

Al-Yamani, Khalil Mahmud. Ta’sîs ‘Ilm al-Tafsîr Muqârabah Ta’Sîsiyyah Muqtarahah. 
Yemen: Namāʾ Center, 2023. 

———. Ulûm Al-Qur’an: Naqd al-Ilmiyyah Wa Muqârabah Fî al-Binâ’. Yemen: Namāʾ 
Center, 2024. 

Al-Zahrâni, Nayef. Matan Al-Dalil Fî Ilm al-Tafsir. United Kingdom: Markaz Takwīn 
lil-Dirāsāt wa al-Abḥāth, 2021. 

———. Shinâat Al-Tafkîr Fî Ilm al-Tafsîr. United Kingdom: Markaz Takwīn lil-Dirāsāt 
wa al-Abḥāth, 2019. 

Al-Zarkasyi, Badruddin. Al-Burhân Fî Ulûm al-Qur’an. Edited by ‘Abd al-Fattāḥ al-
Dimyāṭī. Cairo: Dār al-Ḥadīth, 2006. 



QURANICUM 
 Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 
163 

 

Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024 
Halaman: 144-163 

DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276 

Badruddin, Umaimah Rasyid. An-Nasafi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir. Damascus: Dār al-
Nawādir, 2012. 

Hasanudin, Agus Salim, and Eni Zulaiha. “Hakikat Tafsir Menurut Para Mufassir.” 
Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 2 (2022): 203-210. 
doi:10.15575/jis.v2i2.18318. 

Jaya, Ismail. “Tafsir Muqaran.” At-Tabligh: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 1, 
no. 1 (2016): 1-12. 

Lamanzham, Abdullathif. Manhaj Al-Imam al-Syaukani Fi Tawzif Qawa’id al-Tafsir Min 
Khilal Tafsirihi Fath al-Qadiir Min Awwalihi Ila Akhir Surah an-Nisa’. Kuala 
Lumpur: International Madina University, 2010. 

Muslim, Musthafa. Manâhij Al-Mufassirîn. Riyadh: Dār al-Muslim, 1995. 
Musthafa, Hamyatu and Abdurrahman, Turki. “Manhaj Az-Zamakhsyari Fi Tafsir al-

Qur’an al-Karim: Dirasah Tahliliyah Muqaranah.” Majallat Al-Ulum al-Ijtima’iyah 
Wa al-Insaniyah 7, no. 1 (2014): 11–28. https://asjp.cerist.dz/en/article/59070. 

Nurul Islami, Wildah. “Esensi Dan Signifikansi Studi Tafsir Madzhabi Bagi Civitas 
Akademika Muslim.” Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6, no. 1 
(2022): 17-34. doi:10.59355/risda.v6i1.48. 

Rahman, A., M. Yunus, Badruzzaman, & Zulaeha. Corak Tasawuf Dalam Kitab-Kitab 
Tafsir Karya KH Ahmad Sanusi. Bandung: UIN Sunan Gunung Djati Press, 2022. 

Saqr, Nabil Ahmad. Manhaj Al-Imam al-Thahir Ibn Ashur Fi al-Tafsir. Cairo: al-Dār al-
Miṣriyyah li al-Taʾlīf wa al-Tarjamah, 2001. 

Syabu, Hajir Muhammad Ahmad. Manhaj Tafsir Al-Manar Fi al-Tafsir. Khorthum: 
Khaortum University Press, 2004. 

Triana, Rumba. “Desain Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2019): 198–218. doi:10.30868/AT.V4I02.598. 

Yunus, Badruzzaman Muhammad. Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Dari Klasik Hingga 
Modern. Bandung: Pustaka Setia, 2007. 

Yusron, M. Agus. “Memahami Tafsir Dan Urgensinya.” ZAD Al-Mufassirin 4, no. 1 
(2022): 61–81. doi:10.55759/zam.v4i1.35. 

 


