URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

KAJIAN KRITIS TERHADAP RUMUSAN KONSEP MUFASSIR:
PERSPEKTIF USHUL TAFSIR

Zamakhsyari bin Hasballah Thaib
Universitas Dharmawangsa
Email: dr.zamakhsyari@dharmawangsa.ac.id

Abtract: In the study of ushil al-tafsir, among the most important things in discussing
the basics of interpretation is establishing the concept of mufassir. This is because without
understanding this issue, it will greatly affect the understanding of the character of the
person doing the interpretation, as well as their criteria and unique characteristics of their
work. In the past, studies on the levels of commentators, known as Thabagadt al-
Mufassirin, were widely discussed to determine the levels of commentators and the
criteria that distinguish who belongs to this group and who does not. Unfortunately, this
concept has not received adequate attention in the study of turath, and even contemporary
efforts to address this issue are still limited and often face various challenges. This paper
aims to present a critical analysis in formulating the concept of a commentator, so that
the forms of commentary work that make someone worthy of being recognized as a
commentator can be identified. On the other hand, the division of commentators and their
levels based on the working methods they applied will be discussed. This research is
based on a literature study with a critical analytical approach. Among the findings of this
research, there are two main points: (1) There are diverse forms of interpretation work,
each of which is not of equal degree, encompassing various categories such as the
producer of interpretive works (muntij al-tafsir), the editor (muharrir al-tafsir), the
collector (jami’ 1i al-tafsir), the summarizer (mukhtashir al-tafsir), the explainer (sydrih
li al-tafsir), the teacher of tafsir (muallim al-tafsir), and the transmitter of tafsir (ndqil li
al-Tafsir); (2) The term "mufassir" has a wide range of tolerance in its usage, where
mufassir can be generally categorized into two groups: practical and participatory
mufassir.

Keywords: Types of interpretation work, the concept of the commentator, classes of
commentators, principles of interpretation.

Abstrak: Dalam kajian Ushul tafsir diantara hal yang paling utama dalam pembahasan
dasar penafsiran adalah menetapkan konsep mufassir. Hal ini dikarenakan tanpa
memahami isu ini akan sangat berpengaruh terhadap pemahaman mengenai karakter
orang yang melakukan tafsir serta kriteria dan ciri khas pekerjaan mereka. Di masa lalu
kajian mengenai tingkatan para mufassir yang dikenal dengan sebutan Thabagqdt al-
Mufassirin banyak dibahas dengan tujuan untuk menentukan tingkatan mufassir dan
kriteria yang membedakan siapa yang termasuk dalam golongan ini dan siapa yang tidak.
Sayangnya, konsep ini belum mendapat perhatian yang memadai dalam kajian turats,
bahkan upaya-upaya kontemporer yang berupaya membahas masalah ini masih terbatas
serta sering menghadapi berbagai tantangan. Tulisan ini bertujuan untuk mengemukakan
analisis kritis dalam merumuskan konsep mufassir, sehingga dapat diidentifikasi bentuk-
bentuk pekerjaan tafsir yang membuat seseorang layak diakui sebagai mufassir. Di sisi
lain, akan dibahas pembagian para mufassir dan tingkatan mereka berdasarkan metode

144



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

kerja yang diterapkan. Penelitian ini berbasis studi pustaka dengan pendekatan analitis
kritis. Di antara hasil penelitian ini, terdapat dua poin utama: (1) Ada beragam bentuk
amal penafsiran yang masing - masing tidak berada dalam derajat yang sama, yang
mencakup berbagai kategori seperti penghasil karya penafsiran (muntij al-tafsir), penjelas
perbedaan antara pemahaman yang benar dan yang lemah (muharrir al-tafsir),
pengumpul materi tafsir (jami’ li al-tafsir), peringkas karya tafsir (mukhtashir al-tafsir),
penjelas karya tafsir (syarih [li al-tafsir), pengajar tafsir (muallim al-tafsir), dan
penyampai tafsir (ndqil li al-Tafsir); (2) Istilah mufassir memiliki banyak ruang untuk
toleransi dalam penggunaannya, dimana mufassir dapat dikategorikan dalam dua
kelompok secara umum, yaitu mufassir praktis dan mufassir partisipatif.

Kata Kunci: Ragam kerja penafsiran, konsep mufassir, thabaqdt al-mufassirin, ushul
tafsir.

A. Pendahuluan

Al-Quran merupakan wahyu utama dari Allah dalam bahasa Arab yang memiliki
arti yang sangat dalam dan bervariasi. Dalam memahami pesan al-Qur’an dengan baik
dan benar diperlukan ilmu yang dapat menjelaskan makna lafaz dalam al-Quran.! Ilmu
tafsir merupakan salah satu ilmu yang paling terkait erat hubungannya dengan al-Qur'an.

Secara etimologis, tafsir berarti menerangkan dan menjelaskan.? Al-Jurjani
mengemukakan bahwa arti dasar dari kata "tafsir" adalah membuka dan melahirkan.
Dalam konteks istilah, tafsir dipahami sebagai penjelasan mengenai makna ayat-ayat,
konteksnya, kisah yang terkait, serta sebab-sebab diturunkannya ayat tersebut, dengan
ungkapan yang jelas dan terang.’

Tafsir, dalam pandangan az-Zarkasyi, dipahami sebagai penjelasan mengenai
makna-makna al-Qur'an serta pengeluaran hukum-hukum dan hikmah-hikmah yang
terkandung di dalamnya.* Syeikh al-Thahir al-Jaza'iri berpendapat bahwa tafsir pada
dasarnya bertujuan untuk menjelaskan lafaz yang sulit dipahami oleh pendengar.
Penjelasan ini dilakukan dengan menguraikan maksud dari lafaz tersebut, baik dengan
menyebutkan sinonimnya, yang mirip, maupun melalui petunjuk yang dapat
mengarahkannya pada makna yang dimaksud.’

Dengan demikian, ilmu tafsir berfungsi untuk menguraikan dan menjelaskan
segala isi yang terdapat dalam al-Quran.® Dalam pengertian yang lebih luas, tafsir dapat
dipahami sebagai interaksi antara teks al-Quran yang memiliki berbagai makna dan
pengetahuan manusia, serta menjadi sebuah masalah dalam kehidupan yang terus-
menerus berubah dan dinamis. Karenanya, kekayaan dan signifikansi teks al-Quran
sangat tergantung pada pencapaian ilmu para mufasir. Dengan meningkatnya

T Jaya, “Tafsir Mugqaran,” At-Tabligh: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 1, no. 1 (2016): 2.

2 Rumba Triana, “Desain Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir,” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan
Tafsir 4, no. 2 (2019): 198-218, doi:10.30868/AT.V4102.598.

3 Ali as-Syarif Al-Jurjani, Al-Ta’rifat, 1st ed. (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1983), h. 63

4 Badruddin Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi Ulim al-Qur’an, ed. Abu al-Fadhl Al-Dimyathi, vol. 2, (Cairo: Dar
al-Hadits, 2006), h.147

3 Thahir Al-Jaza’iri, Taujih Al-Nazhar Ila Ushul al-Atsar, ed. Abdul Fattah Abu Ghuddah, 1st ed. (Aleppo:
Maktabah al-Mathbu’at Al-Islamiyyah, 1995), h.86-87

¢ Badruzzaman Muhammad Yunus, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Dari Klasik Hingga Modern
(Bandung: Pustaka Setia, 2007), h.7

145



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

pengetahuan dan keahlian mufasir, maka makna yang dihasilkan pun akan menjadi lebih
kaya dan signifikan.’

Pada esensinya tafsir merupakan penjelasan tentang arti kata-kata dalam al-
Qur'an, yang dapat menguraikan maksud dan tujuan al-Qur'an agar dapat dipahami dan
diterapkan isinya. Tafsir dapat diintisarikan sebagai proses yang berlangsung dari waktu
ke waktu dalam mengimplementasikan isi Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Untuk
itulah, tafsir yang sejati akan terus diperbaharui dengan munculnya ilmu pengetahuan
agar menghasilkan karya tafsir yang berkualitas.®

Terlepas dari adanya perbedaan dalam redaksi mengenai pemaknaan tafsir di
kalangan para ulama, mereka pada umumnya sepakat bahwa tafsir memiliki manfaat yang
sangat penting. Dengan memahami tafsir, seseorang dapat terhindar dari kesalahan dalam
menafsirkan al-Qur’an.

Tafsir dalam pandangan sebagian besar ulama tidaklah sama dengan takwil. Jika
tafsir dimaknai dengan penjelasan bagi suatu perkataan, dan penjelasan ini berada dalam
pikiran dengan cara memahaminya, maka takwil dimaknai dengan esensi sesuatu yang
ada dalam realita, bukan dalam pikiran.” Sebagian ulama lainnya menyatakan bahwa
tafsir digunakan dalam penjelasan lafaz dan mufradat, sedangkan ta’wil digunakan untuk
menjelaskan makna dan susunan kalimat.'”

Aktor yang melakukan pekerjaan tafsir umumnya dikenal sebagai mufassir.
Mufassir merupakan individu yang menginterpretasikan al-Qur'an. Namun, penentuan
konsep mufassir merupakan isu yang sangat penting, karena hal ini memengaruhi
pemahaman mengenai karakteristik orang yang melakukan tafsir, serta kriteria dan ciri-
ciri aktivitas penafsiran mereka.'!

Diskursus mengenai tingkatan mufassir dan kriteria yang menentukan siapa saja
yang termasuk dalam kelompok ini atau tidak, telah menjadi bagian dari permasalahan
ini. Sayangnya, konsep ini belum mendapatkan perhatian yang cukup dalam kajian turats,
dan upaya-upaya kontemporer yang mencoba mengeksplorasi hal ini masih terbatas serta
sering kali menghadapi berbagai tantangan.'?

Artikel ini bertujuan untuk memberikan kontribusi dalam mengembangkan
pemahaman mengenai konsep mufassir. Dalam tulisan ini, akan diuraikan pendekatan-
pendekatan yang dapat digunakan untuk menjelaskan konsep tersebut serta menetapkan
batasannya. Sebagaimana juga akan dipaparkan berbagai bentuk pekerjaan tafsir yang
menjadikan seseorang layak diakui sebagai mufassir. Selain itu, akan dibahas secara
umum klasifikasi para mufassir, di mana tingkatan mereka akan dijelaskan berdasarkan
metode kerja yang diterapkan.

7 E. Rahman, A., M Yunus, B., & Zulaeha, Corak Tasawuf Dalam Kitab-Kitab Tafsir Karya KH Ahmad
Sanusi, 1st ed. (Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020, 2022),
h.5

8 Agus Salim Hasanudin and Eni Zulaiha, “Hakikat Tafsir Menurut Para Mufassir,” Jurnal Iman Dan
Spiritualitas 2, no. 2, (June 7, 2022): 203-10, doi:10.15575/jis.v2i2.18318.

9 Fahd. Al-Rumi, Buhuts Fi Ushul Al-Tafsir Wa Manahijuhu, 4th ed. (Cairo: Maktabah al-Tawbah, 1998).
10 Manna’ Al-Qatthan, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an, 2nd ed. (Beirut: Maktabah ar-Risalah, 2016), h. 466
"' M. Agus Yusron, “Memahami Tafsir Dan Urgensinya,” ZAD Al-Mufassirin 4, no. 1 (June 30, 2022): 61—
81, doi:10.55759/zam.v4i1.35.

12 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ta’sis ‘Ilm al-Tafsir Mugarabah Ta’Sisiyyah Mugtarahah, 1st ed. (Yaman:
Nama’ Center, 2024), h. 233

146



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

B. Metode

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (/ibrary research) terhadap
beragam literatur, baik klasik maupun kontemporer dalam memformulasikan secara kritis
siapa sajakah mereka yang layak disebut sebagai mufassir, berdasarkan bentuk pekerjaan
penafsiran yang mereka lakukan, baik jauh maupun dekat.

Pada penelitian ini pemilihan sumber primer dan sekunder dibatasi hanya pada
karya tafsir berbahasa Arab, baik dari karya klasik maupun kontemporer, dimana rujukan
utama dalam kajian ini adalah buku-buku ushul al-Tafsir berbahasa Arab yang membahas
mengenai konsep mufassir. Sedangkan rujukan sekunder adalah buku Thabagat al-
Mufassirin, analisis akademik dan jurnal, ditambah dengan kamus dan literatur
pendukung. Dalam menilai konsep atau pemikiran seorang mufassir, para peneliti
umumnya menggunakan kerangka analisis multidimensi yang mencakup aspek
epistemologi, metodologi, dan latar belakang personal. Namun, dalam kajian ini kerangka
analisis yang digunakan adalah studi tekstual atas hasil interpretasi dari karya tafsir
berbahasa Arab secara global, baik dari karya tafsir klasik maupun kontemporer.

Analisis data teks dalam kajian konsep mufassir ini menggunakan metode analisis
1si (content analysis). Diawali dengan tahap persiapan dan pengumpulan data, dengan
menetapkan fokus masalah atau istilah kunci yang akan dikaji. Diikuti dengan identifikasi
sumber primer dan sumber sekunder, dengan mengimpun karya-karya tulis, baik karya
turats maupun hasil penelitian kontemporer fokus membahas mengenai definisi mufassir,
dan deskripsi kerja tafsir yang dilakukan seorang mufassir. Selanjutnya, dilakukan tahap
analisis tekstual yang merupakan proses inti untuk membandingkan antara teori yang
ditetapkan dengan aspek praktis yang berjalan di tengah masyarakat dengan pendekatan
kritis. Setelah itu dilakukan tahap interpretasi dan sintesis, dengan menganalisis koneksi
antar-teks, analisis latar belakang, untuk kemudian dirumuskan hasil.

Artikel ini dibagi secara sistematis menjadi dua bagian penting; yang pertama
berkaitan dengan tinjauan kritis terhadap usaha penetapan dan penentuan konsep
mufassir, Dimana dirangkum apa saja yang ditemukan dalam kajian turats maupun
kontemporer yang membahasan pengertian mufassir dan hakikat kerja seorang mufassir,
baik ditemukan dalam karya tafsir induk, maupun karya dalam ulum al-Qur’an maupun
ushul al-Tafsir. Selanjutnya, di bagian kedua, dikaji pendekatan yang diusulkan dalam
menetapkan konsep mufassir, Dimana akan terlihat di dalamnya orisinalitas dari temuan
dalam penelitian ini.

C. Hasil dan Pembahasa
1. Tinjauan Kritis Terhadap Usaha Penetapan dan Penentuan Konsep Mufassir
Dalam kajian tafsir turats, terdapat berbagai definisi yang menjelaskan konsep
tafsir beserta batas-batasnya.'> Namun, ketika membahas istilah 'mufassir', yang
terungkap hanyalah penyebutan langsung mengenai para mufassir dalam berbagai buku
yang mengklasifikasikan mereka, serta pembahasan mengenai syarat-syarat, adab-adab,
dan tugas-tugas yang harus dijalankan oleh seorang mufassir. Hal ini biasanya dapat
ditemukan pada pendahuluan sejumlah tafsir dan buku-buku ilmu Al-Qur'an.'

13 Wildah Nurul Islami, “Esensi Dan Signifikansi Studi Tafsir Madzhabi Bagi Civitas Akademika Muslim,”
Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6,no0. 1 (April 7,2022): 17-34, d0i:10.59355/risda.v6i1.48.
14 Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi Ulim al-Qur’an; Jalaluddin Al-Suyuthi, Al-Itgan Fi Ulim al-Qur’an, ed.
Markaz Ad-Dirasat Al-Qur’aniyah, 1st ed. (Riyadh: Wuzarah Syu’un al-Islamiyah Al-Saudiyah, 2005),
h.963

147



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dalam kajian furats tersebut, tidak
ditemukan definisi langsung mengenai mufassir, sebagaimana diungkapkan oleh
beberapa peneliti.'> Meski begitu, informasi yang ada, terutama yang tercantum dalam
buku biografi dan klasifikasi mufassir,'¢ tetap memiliki nilai penting dalam menjelaskan
batasan konsep ini menurut sudut pandang para peneliti. Mereka memberikan perspektif
mengenai siapa yang dapat dianggap sebagai mufassir dan siapa yang tidak, melalui
penelusuran terhadap para mufassir yang tercatat dalam karya-karya tersebut.

Namun, penjelasan tentang esensi tafsir seringkali belum mampu mengungkap
hakikat dari kerja tafsir itu sendiri, sehingga seseorang yang berkecimpung dalam
beragam kegiatan yang memiliki keterkaitan dengan penafsiran al-Qur’an seringkali
dipertanyakan apakah mereka layak semuanya disebut sebagai mufassir. Padahal hampir
semua pengkaji bersepakat bahwa tidak semua karya tafsir dapat dianggap berada dalam
level dan kedudukan yang sama dari sisi nilai ilmiah dan kontribusinya, walaupun
kesemuanya disebut pula dengan sebutan mufassir.

Sebagian pemikir kontemporer telah mencoba mendefinisikan konsep mufassir.
Dr. Mustafa Muslim menggambarkan mufassir sebagai '"seseorang yang mampu
menafsirkan dan menjelaskan makna Al-Qur'an sesuai dengan kapasitas manusiawi."!”
Sementara itu, Dr. Hussein Al-Harbi memberikan definisi yang lebih luas, yakni
"individu yang memiliki kemampuan penuh untuk memahami maksud Allah Ta'ala
melalui firman-Nya yang dibaca dalam ibadah, sesuai dengan kapasitas yang dimiliki. Ia
juga telah membiasakan diri dengan metode para mufassir serta menguasai berbagai
aspek tafsir Al-Qur'an. Selain itu, ia secara aktif mempraktikkan tafsir melalui pengajaran
atau penulisan."'® Al-Harbi menekankan bahwa batasan ini penting agar mereka yang
memiliki pengetahuan mendalam tentang tafsir dan mengajar tanpa menulis tetap dapat
dianggap sebagai mufassir, serta termasuk dalam kelompok banyak ulama umat."®

Selain itu, terdapat kekurangan dalam landasan serta diskusi mendalam dari para
pemilik definisi tersebut. Definisi yang mereka ajukan tampaknya mengabaikan aspek-
aspek penting dalam kerja tafsir yang seharusnya menjadi bagian tak terpisahkan dari
konsep ini. Konsep mufassir tidak dapat dibatasi, seperti yang dijelaskan dalam definisi
pertama, hanya pada mereka yang berusaha mengungkap dan menjelaskan makna. Kerja
tafsir yang dilakukan oleh para mufassir jauh lebih luas dan kompleks. Di samping itu,
istilah mufassir tidak dapat dihapus atau diabaikan dari mereka yang mengumpulkan
makna tafsir, seperti al-Tha’labi, al-Mawardi, dan Ibn al-Jawzi, maupun dari para ahli
yang secara khusus mengkaji makna, seperti al-Iji. Lebih jauh lagi, sulit untuk tidak
memasukkan dalam konsep ini, sebagaimana dalam definisi kedua, mereka yang berusaha
menjelaskan dan memperluas tafsir, hal ini akan dibahas pada penjelasan selanjutnya.

Karenanya, dalam mendefenisikan mufassir tidak boleh sekedar dibatasi sebagai
pelaku penafsiran semata, karena banyak pula dari penafsiran yang dilakukan seseorang
pada hakikatnya sekedar nukilan dari pendapat generasi sebelumnya, tanpa menilai lebih
spesifik beragam bentuk kerja tafsir yang masih berkaitan dengan proses penafsiran, baik
dekat maupun jauh.

15 Husein Al-Harbi, Qawaid Al-Tarjih Inda al-Mufassirin: Dirdsah Nazhariyyah Tathbigiyyah, ed. Manna’
Al-Qatthan, 2nd ed. (KIngdom Saudi Arabia: Dar al-Qasim, 2008), h.33

16 Al-Yamani, Ta’sis ‘Ilm al-Tafsir Mugarabah Ta’Sisiyyah Mugtarahah, h.253-255

17" Musthafa Muslim, Manahij Al-Mufassirin, 1st ed. (Riyadh: Dar al-Muslim, 1995), h. 16.
https://quranpedia.net/book/14620.

18 Al-Harbi, Qawaid Al-Tarjih Inda al-Mufassirin: Dirdsah Nazhariyyah Tathbigiyyah, h.33

19 Ibid, h.33-34

148



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

Upaya paling signifikan dalam memperdebatkan konsep mufassir dalam konteks
kontemporer dilakukan oleh Musaid Al-Tayyar dalam bukunya yang berjudul “Mafhiim
al-Tafsir wa al-Ta 'wil, wa al-Istinbath, wa al-tadabbur, wa al-Mufassir” (Konsep Tafsir,
Ta’wil, Istinbat, Tadabbur, dan Mufassir). Dalam karya ini, beliau mendalami konsep
mufassir dengan sangat rinci, mengeksplorasi berbagai lapisan mufassir, serta mengacu
pada pengelompokan yang dilakukan oleh Al-Suy(iti mengenai berbagai jenis mufassir.

Diperlukan upaya teoritis untuk mengatur kumpulan ilmu dan pengetahuan yang
dibutuhkan oleh setiap bagian, serta langkah-langkah yang harus diambil agar mereka
dapat melaksanakan tugas mereka dengan baik. Hal ini menuntut untuk menghadapi
keragaman teori yang dapat membantu dalam pembentukan para mufassir secara efektif.
Semua usaha ini sangat penting dalam praktik nyata, serta dukungan teori yang akan
memudahkan mereka dalam mengorganisasi pekerjaan aplikatif mereka. Dalam konteks
ini, bagian penelitian ini—agar dapat berkembang dan menguat—harus diintegrasikan ke
dalam ilmu ushdl al-tafsir, khususnya pada pilar ketiga yang mengatur kemampuan
praktik tafsir. Sementara itu, pembahasan mengenai konsep tafsir lebih tepat berada di
pilar pertama ilmu ini yang fokus pada praktik tafsir dan hal-hal yang berkaitan
dengannya, sejalan dengan visi dasar yang telah kami paparkan terkait ilmu ushul al-tafsir
serta cara-cara pengaturannya, termasuk sifat dari pilar-pilar tersebut.

Al-Tayyar menjelaskan bahwa berdasarkan pandangan Al-Suyuti dan para penulis
setelahnya mengenai tingkatan para mufassir, dapat disimpulkan bahwa "mufassir adalah
individu yang berkontribusi dalam ilmu tafsir atau menulis tentangnya."?’ Beliau juga
mengomentari bahwa hal ini "merupakan bentuk toleransi dalam penggunaan istilah,
meskipun tidak disertai penjelasan yang mendalam."?! Selanjutnya, ia menambahkan
bahwa "penulisan dalam kitab-kitab yang membahas tingkatan mufassir tidak bertujuan
untuk mendefinisikan siapa itu mufassir, melainkan untuk menyebutkan mereka yang
memiliki karya dalam bidang tafsir, tanpa menganalisis jenis karya yang dihasilkan,
apakah itu sekadar penyalinan atau merupakan hasil ijtihad dari para mufassir."??

Al-Tayyar juga menunjukkan bahwa jarang ditemukan kriteria yang jelas untuk
mencantumkan seorang ilmuwan dalam daftar mufassir. Melalui penelusuran mufassir
yang tertera dalam buku-buku klasifikasi dan mempertimbangkan hasil karya mereka
dalam tafsir, ia menggarisbawahi bahwa para mufassir umumnya dapat dikelompokkan
ke dalam empat jenis.

Jenis pertama adalah Thabagah al-Mujtahidin al-Awwal (Kelas Mujtahid
Pertama), yaitu para mufassir dari kalangan salaf yang terdiri dari sahabat, tabi'in, dan
tabi' tabi'in. Mereka dikenal memiliki ijtihad yang jelas dalam tafsir serta sejumlah
pendapat yang berbeda dalam hal tersebut.

Jenis kedua adalah Nagalah al-tafsir (Penyalin Tafsir), yang merupakan
sekelompok ahli hadis dan lainnya yang hanya menyalin tafsir dari para pendahulu
mereka. Mereka tidak memiliki pendapat, ijtihad, kritik, atau diskusi mengenai apa yang
mereka riwayatkan. Mereka ini dapat disebut sebagai "peserta dalam tafsir."

Jenis ketiga adalah AI-Mufassir al-Ndaqid (Mufassir kritis), yaitu seorang mufassir
yang mengumpulkan riwayat-riwayat dari para mufassir dan menimbang di antara
mereka. Mufassir ini memiliki pendapat karena ia meninjau berbagai pernyataan yang

20 Musaid Al-Tayyar, Mafhiim Al-Tafsir Wa al-Ta’wil Wa al-Istinbath Wa al-Tadabbur Wa al-Mufassir,
2nd ed. (Riyadh: Dar Ibn al-Jauzi, 2006), h.208

21 Tbid, h.208

22 Tbid, h.209

149



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

terdapat dalam ayat, kemudian memilih pernyataan yang dianggapnya lebih kuat. Dengan
memilih satu pernyataan dari yang lainnya, ia turut mengemukakan pendapat dan
ijtihadnya.?’

Jenis keempat adalah A/-Mufassir al-Mutakhayyir Qaulan Wahidan (Mufassir
yang memilih satu pendapat). la dikenal karena memilih satu tafsir saja tanpa membahas
tafsir lainnya. Pemilihan ini sejalan dengan pendekatan mufassir kritis, namun yang
membedakannya adalah mufassir kritis memberikan kritik yang tajam terhadap opsi-opsi
lain yang tidak dipilihnya.?*

Setelah itu, beliau menjelaskan definisi mufassir, yang menyatakan bahwa:
"Orang yang memiliki pendapat dalam tafsir dan berusaha untuk melaksanakannya."?’ Ia
menambahkan, "Jika seseorang hanya memenuhi salah satu dari dua kriteria tersebut,
maka dia tidak dapat dianggap sebagai mufassir dalam pengertian umum yang diterima
tentang tafsir, yakni menjelaskan makna Al-Qur'an. Sebagai contoh, ada peserta dalam
tafsir yang mungkin tidak memiliki pendapat sendiri, seperti para perawi tafsir yang
hanya mengumpulkan riwayat yang mereka terima dari para salaf; mereka tidak bisa
dikategorikan sebagai orang yang menjelaskan firman Allah. Begitu pula, apabila
seseorang hanya membaca buku tafsir tanpa memberikan komentar atau penjelasan
apapun, maka ia tidak berperan dalam tafsir dan tidak bisa dianggap sebagai mufassir
dalam konteks ini. Bahkan, jika seseorang memiliki pendapat tetapi sangat terbatas, ia
juga tidak termasuk dalam istilah tersebut."?¢

Penting untuk dicatat bahwa dalam pandangan Al-Tayyar tentang para mufassir
dan berbagai jenisnya, ia tampaknya mengabaikan kategori mufassir yang
mengumpulkan tafsir serta mereka yang berperan dalam pengajaran tafsir. Padahal,
kategori ini sudah diakui dalam buku-buku biografi dan klasifikasi para mufassir. Hussein
Al-Harbi juga menyampaikan, "Sering kali, pembaca menemukan dalam buku-buku
biografi dan klasifikasi para mufassir sosok yang mengajarkan tafsir Al-Qur’an di mas;jid
dan sekolah, meskipun mereka tidak tercatat pernah menulis buku tafsir."?’

Al-Tayyar telah memperbaiki definisinya dengan memasukkan para pengajar
tafsir. Dalam bukunya yang berjudul "Al-Tahrir fi Ushil al-Tafsir", ia mendefinisikan
mufassir sebagai individu yang menjelaskan makna Al-Qur’an. Ia juga menambahkan,
"Definisi ini mencakup setiap orang yang memiliki pandangan dalam tafsir, termasuk
mereka yang terlibat dalam penulisan atau pengajaran tafsir."?8

Al-Tayyar tampaknya membatasi ijtihad dalam tafsir hanya kepada para mufassir
awal. Namun, perlu dicatat bahwa upaya mereka dalam merumuskan makna tidak hanya
dilakukan oleh mereka saja; terdapat banyak mufassir lain yang muncul setelahnya,
meskipun ada variasi dalam sikap terhadap karya, metode yang digunakan, serta hasil
yang dicapai—baik yang diterima maupun yang ditolak. Dengan demikian, ijtihad dalam
menghasilkan makna tidak seharusnya dipersempit hanya pada para mufassir awal.

Selain itu, Dr. Musaid lebih fokus pada individu yang terlibat langsung dalam
tafsir, sehingga ia tidak mempertimbangkan beragam bentuk keterlibatan lain yang
muncul dalam praktik. Keterlibatan ini memiliki peranan yang signifikan, seperti

23 1bid, h.214

24 1bid, h.214

%3 1bid, h.215

26 Tbid, h.216

27 Al-Harbi, Qawaid Al-Tarjih Inda al-Mufassirin: Dirdsah Nazhariyyah Tathbiqiyyah, h.34

28 Musaid Al-Tayyar, Al-Tahrir Fi Ushil al-Tafsir, 1st ed. (Jeddah: Markaz al-Dirasat wa al-ma’liimat bi
ma’had a-Imam al-Syatibi, 2014), h.16

150



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

menjelaskan dan mengomentari tafsir. Meskipun tidak secara langsung berkaitan dengan
teks tafsir itu sendiri, kontribusi mereka sangat penting untuk mendekatkan,
mempopulerkan, dan menerapkan pengetahuan tafsir secara luas. Banyak di antara
mereka memiliki pemahaman mendalam tentang tafsir, dan banyak dari komentar yang
mereka berikan sebetulnya merupakan pandangan yang relevan dalam konteks tafsir itu
sendiri. Oleh karena itu, mereka seharusnya tidak diabaikan dalam kategori mufassir
sesuai dengan definisi yang diajukan oleh Dr. Musaid.

Selanjutnya, perlu diperhatikan bahwa mendefinisikan mufassir berdasarkan
pendapat yang terdapat dalam tafsir serta cara penanganannya tidak memiliki batasan
yang jelas. Dengan mempertimbangkan hal ini, perlu dipertanyakan: seberapa banyak
pendapat yang diperlukan dan bagaimana seharusnya penanganan dilakukan agar
seseorang dapat diakui sebagai mufassir?

Dr. Musaid juga menyampaikan bahwa jika ia mengikuti para penulis dalam
thabaqgat al-mufassirin, maka ia akan memasukkan dalam konsep mufassir setiap individu
yang memberikan kontribusi terhadap ilmu tafsir atau yang menulis dalam bidang
tersebut. Namun, ia menjelaskan alasannya untuk tidak ikut serta dalam konteks ini,
mengingat hal itu akan berkaitan dengan toleransi istilah. Ia menegaskan bahwa para
penulis dalam lapisan mufassirun tidak bermaksud mendefinisikan mufassir secara ketat;
mereka hanya mencantumkan individu-individu yang menulis tafsir tanpa menganalisis
jenis tulisan yang mereka hasilkan.

Namun, pernyataan tersebut menjadi problematik, karena setiap penulis yang
berkontribusi dalam karya-karya para mufassir, meskipun tidak secara eksplisit
mendefinisikan mufassir, tetap menunjukkan posisi mereka mengenai konsep tersebut
dan siapa saja yang termasuk di dalamnya. Hal ini terlihat dari penyebutan nama-nama
tertentu di bawah istilah tertentu. Oleh karena itu, jika mereka ingin diajak berdiskusi,
sebaiknya langsung mengacu pada pemahaman mereka tentang konsep mufassir yang
telah dibahas sebelumnya dan memperlihatkan kelemahan-kelemahan dalam pemahaman
tersebut, dimana penjelasan mengenai konsep mufassir di kalangan penulis dalam kitab-
kitab klasifikasi Thabaqat al-Mufassirin memerlukan kajian analitis yang mendalam. Hal
ini penting untuk mengungkap komponen-komponen dari konsep tersebut melalui
pelacakan para mufassir yang tercantum dalam karya-karya tersebut. Dengan cara ini,
dapat dibangun penilaian dan diskusi tentang karya-karya ini secara metodis dan teratur

Dengan cara ini, masalah-masalah metodologis dapat diangkat melalui perspektif
mengenai apa yang benar dan seharusnya dalam konsep tersebut, alih-alih hanya berfokus
pada ketidakberpihakan mereka dalam mendefinisikan mufassir. Pendekatan ini sangat
relevan dalam diskusi konseptual, dan berbeda dengan cara yang dilakukan oleh Al-
Tayyar. Perlu dicatat bahwa Nayef Al-Zahrani memberikan penjelasan singkat mengenai
konsep mufassir dalam karyanya yang berjudul "al-Ta'rif bi al-Mufassir". Menurut
beliau, para penafsir Al-Qur'an dapat dikelompokkan ke dalam tiga kategori.?’

Kategori pertama adalah Al-Mufassir, yaitu individu yang memiliki pemahaman
mendalam mengenai tafsir, termasuk pengetahuan tentang dalil-dalil serta cara
penggunaannya. Nayef Al-Zahrani berpendapat bahwa mereka yang tergolong dalam
kategori ini adalah para ahli tafsir dan ahli ta'wil yang sesungguhnya, dan tidak ada yang
layak disebut mufassir selain mereka. Kategori kedua adalah Al-Musyarik, yaitu individu

2 Nayef Al-Zahrani, Matan Al-Dalil Fi Ilm al-Tafsir, 1st ed. (Britain: Markaz Takwin lil Dirasat wa al-
Abhats, 2021), h. 16; Nayef Al-Zahrani, Shinaat Al-Tafkir Fi [lm al-Tafsir, 1st ed. (Britain: Markaz Takwin
lil Dirasat wa al-Abhats, 2019), h.24-25

151



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

yang memiliki sebagian alat tafsir dengan cukup baik, namun tingkat pemahaman mereka
tidak sepenuhnya sebanding dengan al-Mufassir, meskipun mereka tetap memegang
keahlian yang ada. Kategori ketiga adalah Al-Mugqallid, atau mereka yang mengikuti,
yaitu individu yang telah kehilangan alat tafsir atau sebagian darinya.

Menurut Nayef Al-Zahrani, terdapat pengamatan bahwa istilah "mufassir"
digunakan secara spesifik untuk kelompok tertentu, sementara para mufassir lainnya
umumnya disebut dengan istilah yang berbeda, seperti partisipan atau pengikut. Hal ini
menunjukkan bahwa tidak ada istilah umum yang dapat mencakup semua praktisi tafsir,
sehingga mereka tidak dapat dibahas secara bersamaan. Masalah ini akan dianalisis lebih
lanjut di bagian selanjutnya.

2. Menetapkan Konsep Mufassir; Pendekatan Yang Diusulkan

Sepanjang sejarah, banyak mufassir yang telah menyampaikan pandangan
mengenai tafsir. Dari pengamatan terhadap metode yang mereka gunakan, dapat
dikelompokkan pendekatan-pendekatan ini ke dalam dua jalur utama:

Jalur Pertama: Terlibat dalam Praktik Penafsiran Itu Sendiri

Praktik penafsiran mencakup pelaksanaan serta keterlibatan dalam proses
penafsiran. Para penafsir yang memilih jalur ini adalah mereka yang secara langsung
terlibat dengan praktik penafsiran dengan memanfaatkan berbagai metode yang tersedia.
Beberapa aspek yang termasuk dalam praktik ini adalah:

1. Intdj al-tafsir (Produksi Tafsir): Terlibat langsung dalam penciptaan konten tafsir.
Pembicaraan mengenai proses kerja produksi tafsir bertujuan untuk menentukan
sifat pendekatan tafsir yang berkaitan dengan penyajian tafsir secara jelas. Aspek
ini tentunya tidak berkaitan dengan perdebatan hermeneutika filosofis modern,
yang menyatakan bahwa teks tidak memiliki makna yang jelas dan pasti. Dalam
pandangan tersebut, penafsir dianggap menjadikan makna berdasarkan prasangka
dan prakonsepsi mereka, lalu melemparkannya ke dalam teks. Namun, kita
berpendapat bahwa makna sudah ditentukan dan terkandung dalam teks itu
sendiri. Dalam proses produksi tafsir, penafsir berperan dalam menjelaskan dan
mengungkap makna yang sudah ada dalam teks

2. Tahrir al-tafsir (Penyuntingan Tafsir): Menyeimbangkan antara isi tafsir dan
memberikan penjelasan yang lebih mendalam tentang keduanya.

3. Jam'u al-tafsir (Pengumpulan Tafsir): Mengumpulkan dan menyusun berbagai isi
tafsir yang ada.

4. lIkhtishdr al-Tafsir (Ringkasan Tafsir): Membuat ringkasan dari isi tafsir sehingga
lebih mudah dipahami.

Tidak perlu dijelaskan lebih lanjut di sini bahwa yang dimaksud adalah penolakan
terhadap ringkasan tafsir itu sendiri, serta penolakan terhadap pengumpulan tafsir, yang
berbeda dengan penolakan terhadap pengumpulan pendapat tafsir dari seorang atau
beberapa mufassir. Demikian pula, melakukan ringkasan salah satu tafsir bukanlah
praktik tafsir, dan pelakunya tidak dapat dikategorikan sebagai mufassir.

Keterlibatan dalam praktik penafsiran dapat dilakukan oleh para penafsir melalui
berbagai cara yang menarik, antara lain:

1. Menulis kitab tafsir secara mandiri, di mana penafsir memiliki kebebasan untuk
mengekspresikan pemikirannya tanpa merasa tertekan untuk menyelesaikannya
dalam waktu tertentu.

152



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

2. Melaksanakan penafsiran secara lisan, yang kemudian dicatat dan dikumpulkan
di kemudian hari. Proses pengumpulan ini bisa dilakukan oleh penulis tafsir
sendiri atau oleh orang lain. Hal ini sering terjadi pada banyak mufassir dari
kalangan salaf dan lainnya, yang karya-karya mereka telah dihimpun dengan baik.

3. Menulis tafsir secara terpisah, yang selanjutnya disusun menjadi satu kumpulan.
Contohnya adalah penulis yang membuat tafsir untuk majalah atau media sejenis
dan kemudian mengumpulkan kembali karya-karya mereka, baik oleh penulis itu
sendiri maupun oleh pihak lain.

Pendekatan kedua yang dapat diambil adalah dengan menggali berbagai tafsir
yang ada, yang mencakup beberapa aspek sebagai berikut:

1. Syarh al-Tafasir (Penjelasan Tafsir): Aktivitas ini melibatkan pengomentaran dan
pembahasan tafsir secara mendalam, serta memberikan penjelasan, klarifikasi,
dan koreksi yang diperlukan.

2. Ta’lim al-Tafsir (Pengajaran Tafsir): Aspek ini berfokus pada usaha mengajarkan
ilmu tafsir kepada para siswa dan pelajar, sehingga mereka dapat memahami isi
dan konteksnya dengan baik.

3. Nagl al-Tafsir (Transfer Tafsir): Di sini, perhatian diarahkan pada pengalihan
materi tafsir kepada orang lain, agar pengetahuan tersebut dapat tersebar dan
dipahami oleh lebih banyak orang.

Dalam konteks ketidakdisiplinan praktik penafsiran yang akan dibahas, tidak ada
hasil akhir yang pasti dari proses penafsiran itu sendiri. Makna menjadi yang paling
penting, berfungsi sebagai inti dan fondasi dari seluruh komponen penafsiran.’? Oleh
karena itu, beberapa mufassir tidak hanya fokus pada penjelasan makna, tetapi juga
memberikan ijtihad serta pendapat mengenai berbagai aspek lain dari komponen tafsir,
seperti hukum, petunjuk, dan berbagai hal lainnya.

Gambar 1. Jalur kerja mufassir.
Jalur Kerja Tafsir Mereka yang disebut sebagai Mufassir
I
Intdj al-tafsir | Syarhal-Tafasir
(Produksi Tafsir) (Penjelasan Tafsir)

| Tabhrir al-tafsir

(Penyuntingan Tafsir) | Talimal-Tafsir

(Pengajaran Tafsir)
Jam’u al-tafsir
(Pengumpulan Tafsir) Nagql al-Tafsir

(Transfer Tafsir)

Ikhtishar al-Tafsir
— (Ringkasan Tafsir)

30 Al-Yamani, Ta’sis ‘Ilm al-Tafsir Mugarabah Ta’Sisiyyah Mugqtarahah, h.181

153



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

Orang yang merenungkan jalur-jalur tersebut serta gambar-gambar yang
menyertainya akan menyadari bahwa keterlibatan dalam konsep mufassir sepenuhnya sah
dan tidak ada masalah dalam hal ini. Pembicaraan ini bersifat abstrak dengan tujuan untuk
menunjukkan keabsahan logis terkait masuknya jalur dan bentuk yang sama dalam
konsep mufassir. Namun, jalur dan bentuk tersebut tetap memerlukan penentu yang dapat
mengindikasikan tingkatan mufassir di dalamnya, serta istilah-istilah yang dapat
mencerminkan tingkatan tersebut.

Praktik penafsiran itu sendiri jelas terlihat dalam paparan para mufassir. Hal ini
wajar mengingat bahwa pekerjaan ini mengumpulkan nilai-nilai yang terkandung dalam
praktik itu, dan manfaatnya dapat dirasakan secara langsung.

Seorang mufassir diharapkan memiliki alat pengetahuan khusus yang
memungkinkannya untuk menyelami kedalaman praktik, menjadikannya salah satu jenis
pekerjaan yang paling penting dan terhormat, yang akan dijelaskan lebih lanjut. Hasil dari
praktik dan wujudnya dalam karya-karya secara alami menghasilkan jalur kerja lain yang
tetap berhubungan erat dengan praktik itu sendiri serta memberikan manfaat yang
signifikan. Mereka yang terlibat dianggap bagian dari kalangan praktisi, sebagaimana
terlihat dalam ilustrasi lain yang telah dibahas sebelumnya.

Keterlibatan dalam menjelaskan tafsir merupakan aspek penting dalam praktik
yang mendekatkan karya-karya inti dan pokok, serta memerlukan alat pengetahuan yang
luas, hampir sebanding dengan yang dimiliki oleh para mufassir yang terlibat langsung
dalam penafsiran, dan terkadang bahkan lebih. Oleh karena itu, mereka yang terjun di
bidang ini tidak dapat dipisahkan dari para mufassir.

Apa yang telah disebutkan sebelumnya tentang para penafsir tafsir juga berlaku
untuk tugas pengajaran dan penyampaian tafsir. Pekerjaan ini sangat penting dalam
memudahkan pemahaman tafsir bagi para pencarinya. Untuk melaksanakan tugas ini,
para pengajar memerlukan pengetahuan mendalam tentang tafsir. Oleh karena itu, cukup
sulit untuk memisahkan mereka dari kalangan penafsir.

Di sisi lain, terkait dengan para penyalin tafsir, memang benar bahwa mereka
sering dianggap sebagai rantai terlemah dan lebih jarang diakui sebagai mufassir. Namun,
peran mereka tetap memiliki nilai penting dalam komunitas itu. Mereka adalah individu
yang memahami tafsir, dan melalui karya-karya mereka, mereka berkontribusi dalam
menyampaikan tafsir kepada orang lain dengan cara yang berbeda, serta membantu
memperluas pengetahuan tersebut. Seperti yang diungkapkan oleh Dr. Musaid
sebelumnya, keberadaan mereka tidak dapat diabaikan dalam konteks tafsir, meskipun
kontribusi mereka mungkin tidak sama dengan penafsir lainnya. Mereka tetap
memainkan peran yang signifikan dalam dunia tafsir.

Dalam konteks yang telah dibahas tentang berbagai bentuk tafsir, dapat
dirumuskan definisi mufassir sebagai berikut:

Mufassir adalah individu yang terlibat dalam praktik tafsir, baik melalui
penjelasan karya-karyanya, pengajaran, maupun penyebaran ilmunya. Mereka yang
terlibat dalam praktik ini secara aktif melakukan kegiatan seperti menghasilkan,
menyunting, mengumpulkan, atau meringkas tafsir. Sementara itu, komponen dan elemen
lainnya dalam definisi ini telah dijelaskan dengan baik. Oleh karena itu, konsep mufassir
mencakup rincian sebagai berikut:

1. Mereka yang bertanggung jawab atas produksi dan hasil karya.

2. Mereka yang menyeimbangkan materi tafsir serta menjelaskan perbedaan antara
pemahaman yang benar dan yang lemah.

3. Pengumpul materi tafsir.

154



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal Imu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276
4. Penyusun ringkasan tentang Ilmu Tafsir.
5. Penjelas dari salah satu tafsir.
6. Pengajar tafsir.
7. Penyampai tafsir.

Gambar 2. Gambaran siapa saja yang berhak disebut sebagai mufassir.

Siapa saja yang berhak disebut sebagai

mufassir
=
() — (= = ©
.a _a -5: g'a - o c
Y= == Y ‘0 — -
c® % L E ® @ s LPE G g
L 8 ‘D = - © =1 n g - © © 4= Y= X
a=% ®¢ 29c wE §Xc £35S 8%z
[hd— € © = 7] = ] = L ‘0
sz s KS *38 =g 438 S§t wf&
k33X © = = = © = X mE'a - x ® - op ©
- & 8 = = o = o Ewgo = 2w
0% €E'® =0 @ » S ,_%: ES8x =29 O
T2E E=EP £E> 87 Ece S92 EED
@ % w S o S wd £ E «w O £ £c s =DD§
558 22 55 35 22s 232 33
> = Ew 0 > c EWM IEN —"g
- (<) = c — op <
e s <z > 2 &

Dalam pembahasan kali ini, terdapat beberapa hal penting yang perlu dicermati.
Pertama, penulis yang membahas tafsir beserta permasalahannya, maupun yang mengulas
kaidah dan prinsip-prinsip tafsir, tidak termasuk dalam kategori mufassir. Hal ini
disebabkan karena mereka tidak terlibat secara langsung dalam penulisan tafsir atau
aktivitas yang berkaitan, seperti menjelaskan karya tafsir dan sejenisnya. Mereka lebih
terfokus pada bidang yang berbeda. Pertama, ada peneliti tafsir yang mendalami isu-isu
terkait tafsir dan karyanya melalui penelitian yang berfokus pada masalah tertentu;
mereka tentu saja bukan mufassir. Kedua, terdapat para ahli ushul dan teoretikus tafsir
yang merenungkan praktik tafsir dalam konteks aplikatif untuk merumuskan teori dan
menetapkan kaidah pelaksanaannya. Meskipun mungkin ada peneliti tafsir atau ahli ushul
yang berperan sebagai teoretikus dan memenuhi kualifikasi sebagai mufassir, inti
pembahasan ini menekankan bahwa mereka tidak dapat disebut sebagai mufassir dalam
konteks aktivitas tafsir yang telah dijelaskan sebelumnya.

Kedua, berbagai tulisan yang membahas syarat-syarat seorang mufassir serta
langkah-langkah yang seharusnya diambil olehnya menyajikan beragam kriteria dan ilmu
pengetahuan. Para penulis menggarisbawahi pentingnya bagi seorang mufassir untuk
memiliki pemahaman yang mendalam mengenai bahasa, tata bahasa, derivasi, makna,
retorika, keindahan, serta bacaan, selain itu juga dasar-dasar agama seperti fikih dan ushul
fikih. Pengetahuan tentang keadaan manusia dan berbagai aspek lain yang berkaitan
dengan proses penafsiran juga menjadi bagian yang tak terpisahkan. Hal ini sangat
relevan, khususnya bagi mereka yang terlibat dalam produksi atau perbandingan tafsir.

Meskipun sering kali tidak mempertimbangkan maksud dari para penulis
mengenai konsep mufassir—yang mungkin hanya fokus pada tingkat tertinggi di bidang

155



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

ini—tetap diperlukan upaya teoritis yang mendalam untuk menjelaskan syarat-syarat
khusus dari berbagai aspek yang telah disebutkan. Upaya tersebut sangat penting agar
setiap aspek dapat terorganisir dengan jelas serta batas-batasnya dapat dipahami dengan
tingkat ketelitian yang tinggi. Selain itu, perlu ditetapkan istilah-istilah yang secara tepat
menggambarkan tingkatan mufassir dalam satu kerangka. Hal ini sangat penting karena
setiap mufassir yang terlibat dalam produksi tafsir, perbandingan materi, atau
penyampaian informasi memiliki metode kerja yang berbeda.

Sebagai contoh, Ibn Abbas, yang telah meriwayatkan ribuan hadis tafsir, tidak
dapat disamakan dengan mufassir lain seperti Ibn Mas'ud dan Ali bin Abi Thalib, yang
hanya meriwayatkan beberapa ratus hadis.?! Mufassir yang memiliki ratusan hadis tafsir
juga berbeda dengan yang hanya meriwayatkan pendapat di bawah seratus. Selain itu,
mufassir yang melakukan analisis perbandingan di berbagai tempat, serta meninjau,
mendiskusikan, dan memberi kritik terhadap pendapat-pendapat yang ada, jelas tidak
sebanding dengan yang tidak melakukan hal tersebut. Demikian pula, mereka yang
mengumpulkan dan mengelompokkan pendapat tidak dapat disamakan dengan yang
hanya sekadar mengumpulkan tanpa pengelompokan. Oleh karena itu, penting bagi kita
untuk memiliki istilah-istilah deskriptif yang mencerminkan perbedaan di antara mereka,
serta dasar praktis untuk menghasilkan istilah-istilah tersebut dalam konteks penafsiran.

Pendekatan teoretis sangat diperlukan untuk mengorganisir kumpulan ilmu dan
pengetahuan yang dibutuhkan oleh setiap departemen. Penting untuk memahami langkah-
langkah yang harus diambil agar setiap orang dapat menjalankan tugasnya dengan baik,
serta menyoroti aspek-aspek lain yang akan mengarah pada pengayaan teoritis yang
mendukung pembentukan penafsir yang efektif. Semua upaya ini sangat berperan dalam
praktik nyata, di mana teori memainkan peranan penting dalam membantu mereka
mengatur pekerjaan aplikatif.

Dalam konteks penelitian ini, agar menjadi lebih mendalam dan kokoh, bagian
yang membahas ilmu ushil al-tafsir perlu mencakup fokus pada pilar ketiga, yang secara
khusus berhubungan dengan kemampuan praktik penafsiran. Di sisi lain, diskusi
mengenai konsep penafsiran seharusnya dimasukkan ke dalam pilar pertama ilmu ini,
yang menekankan praktik penafsiran beserta aspek-aspek yang relevan. Pendekatan ini
sejalan dengan visi dasar yang telah disampaikan mengenai ilmu ushdl al-tafsir dan
disiplin-disiplin lain yang mendukung praktik-praktik tersebut, serta bagaimana pilar-
pilar ini seharusnya dipahami.

Selanjutnya, konsep "mufassir" mencakup beragam bentuk pekerjaan tafsir yang
bervariasi, baik dari segi sifat maupun tingkatan kepentingannya. Mengintegrasikan
semua bentuk ini ke dalam satu konsep sangatlah wajar, seperti yang telah kami jelaskan
sebelumnya, dan penting untuk menyediakan istilah umum (mufassir) yang bisa mewakili
semua tokoh dalam bidang tafsir. Harapannya, dalam dunia industri secara keseluruhan,
semua tokoh ini dapat dikelompokkan di bawah istilah yang sama.

Di sist lain, sangat penting untuk menjelaskan perbedaan dan tingkatan di antara
para tokoh dalam menjalankan tugas mereka. Hal ini bertujuan agar setiap individu
memperoleh haknya, tanpa mengecualikan beberapa orang dari istilah umum yang
berlaku dalam industri, ataupun membatasi istilah tersebut hanya pada kelompok tertentu.
Pendekatan seperti itu dapat menimbulkan masalah, seperti yang telah disebutkan
sebelumnya.

31 Khalid Abdurrahman Al-Ak, Ushil Al-Tafsir Wa Qawaiduhu (Beirut: Dar al-Nafa’is, 1985), h.185

156



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

Para mufassir tetap termasuk dalam istilah umum ini, tetapi mereka dibagi ke
dalam kategori-kategori yang mencerminkan posisi mereka dalam pekerjaan tafsir. Setiap
kelompok di bawah istilah umum ini akan memiliki istilah spesifik yang lebih tepat,
mencerminkan karakteristik jalur mereka dan memberikan identitas tersendiri. Peringkat
para mufassir juga akan dijelaskan berdasarkan jalur pekerjaan mereka, yang akan
diuraikan dalam beberapa baris ke depan.

Kontribusi orisinil artikel ini merupakan pengembangan dari beragam pendekatan
yang telah dikemukakan para peneliti sebelumnya, seperti al-Tayyar, al-Harbi dan al-
Zahrani, Dimana penulis menilai bahwa berdasarkan kerja tafsir yang dideskripsikan para
peneliti terdahulu, penulis mengusulkan bahwa secara umum golongan mufassir dapat
diklasifikasikan menjadi dua kelompok, berdasarkan pendekatan kerja mereka, yang
dapat dikelompokkan menjadi dua kategori utama, yaitu:

1. Mufassir Mumdris (Mufassir Praktis): Kelompok ini terdiri dari mereka yang aktif
terlibat dalam praktik penafsiran. Mereka tidak hanya menghasilkan tafsir, namun
juga berupaya menyeimbangkan hasil tersebut, mengumpulkannya, atau
menyajikannya dalam bentuk yang lebih ringkas. Kelompok ini antara lain:

a. Al-Muntij li al-tafsir, yaitu mereka yang menghasilkan karya tafsir, dan tampak
jelas kompetensi dan kemampuan dalam berijtihad saat menafsirkan ayat al-
Qur’an, serta tafsirannya memberikan dampak dan pengaruh terhadap para
mufassir setelahnya. Sebagai contoh, Ibn Jarir al-Thabari dengan karyanya
Jami’ al-Baydn fi Ta'wil Ay al-Our’an}? dan Az-Zamakhsyari dengan
karyanya tafsir al-Kassyaf**> dari golongan mutagaddimin, dan Muhammad
Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha dengan karyanya Tafsir al-Qur’an al-
Hakim?* dari golongan muta’akkhirin.

b. Al-Muharrir li al-Tafsir, yaitu mereka yang walaupun menuliskan kitab tafsir,
dan kitab mereka dipengaruhi oleh para penulis sebelum mereka, namun
mereka mampu menyingkap mana yang baik dan mana yang buruk dari
penafsiran generasi sebelum mereka. Contohnya, Ibn Katsir dengan karyanya
Tafsir al-Qur’an al-Azhim?3 dari golongan mutagaddimin, dan Muhammad at-
Thahir Ibn Ashdrashur®® dari golongan muta’akkhirin.

c. Al-Jami’ li al-Tafasir, yaitu mereka yang menghasilkan karya tafsir, karya
tersebut merupakan kumpulan dan kompilasi dari beragam pandangan tafsir
yang disampaikan para ulama sebelum mereka, tanpa menjelaskan mana
diantara pendapat tersebut yang kuat. Sebagai contoh, al-Qadhi al-Baidhawi
dengan Tafsir al-Baidhawi®’ serta as-Syaukani dengan tafsir fath al-Qadir.*®

32 Saeed ibn Ghulaifish Al-Qahthani, “Al-Imam Ibn Jarir al-Thabari Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir,” Majallah
Al-Qira’ah Wa al-Ma rifah 8 (2008): 14-61, https://mrk.journals.ekb.eg/.

33 Turki Musthafa, Hamyatu; Abdurrahman, “Manhaj Az-Zamakhsyari Fi Tafsir al-Qur’an al-Karim:
Dirasah Tahliliyah Muqaranah,” Majallat Al-Ulum al-Ijtima’iyah Wa al-Insaniyah 7, no. 1 (2014): 11-28,
https://asjp.cerist.dz/en/article/59070.

3% Hajir Muhammad Ahmad Syabu, Manhaj Tafsir Al-Manar Fi al-Tafsir, ed. al-Habr Yusuf Nuruddaim,
Ist ed. (Khorthum: Khaortum University Press, 2004), h. 36-41

35 Sulaiman Ibrahim Al-Lahim, Manhaj Ibn Katsir Fi Al-Tafsir, (Riyadh: Dar al-Muslim, 1999), h. 36-40.
3¢ Nabil Ahmad Saqr, Manhaj Al-Imam al-Thahir Ibn Ashur Fi al-Tafsir, 1st ed. (Cairo: Ad-Dar al-
Mishriyyah li at-Ta’lif wa at-Tarjamah, 2001), h. 38-42.

37 Yusuf Ahmad Ali, Al-Baidhawi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir, ed. Muhammad Syauqi Khudr As-Sayyid,
Ist ed. (Makkah: Umm al-Qura University, 1997), h. 33-37.

38 Abdullathif Lamanzham, Manhaj Al-Imam al-Syaukani Fi Tawzif Qawa’id al-Tafsir Min Khilal Tafsirihi
Fath al-Qadiir Min Awwalihi Ila Akhir Surah an-Nisa’, (Kuala Lumpur: International Madina University)

157



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

d. Al-Mukhtasir li al-Tafsir, yaitu mereka yang menulis ringkasan tafsir dari para
mufassir dari generasi sebelum mereka, baik ringkasan itu dari satu tafsir
semata, atau dari beberapa buku tafsir. contohnya, tafsir an-Nasafi yang banyak
meringkas isi al-Kassyaf,** maupun tafsir al-Muyassar yang merupakan tafsir
ringkas merujuk kepada beberapa tafsir induk.

2. Mufassir Musyarik (Mufassir Partisipatif): Anggota kelompok ini mencakup para
penjelas, pengajar, dan penyebar tafsir. Mereka berperan penting dalam
memahami dan menyebarluaskan tafsir kepada masyarakat.

Kelompok ini dapat dibagi menjadi beberapa bentuk, yaitu:

a. Sydrih li al-Tafsir, yaitu mereka yang tidak memiliki pendapat tafsir sendiri,
melainkan hanya sekedar menjelaskan pandangan karya tafsir mufassir lain.
Contohnya, seorang yang mengajarkan tafsir di majelis ilmu yang sekedar
menjelaskan makna dan pesan diambil dari satu kitab tafsir.

b. Muallim al-Tafsir, yaitu mereka yang mengajarkan satu kitab tafsir, terlepas
apa yang diajarkan itu pada dasarnya sudah jelas dan tidak membutuhkan
penjelasan tambahan. Contohnya, guru yang sekedar mengajarkan materi apa
yang tertulis dalam buku tafsir tanpa menjelaskan dan mengomentari
pandangan mufassir yang dikaji.

c. Ndgqil al-tafsir, yaitu mereka yang sekedar menukil dan mentrasmisikan
pandangan dan karya tafsir orang lain, yang pada umumnya sekedar dinukil
secara verbal maupun non verbal, bukan dalam satu kajian khusus berkaitan
dengan penafsiran al-Qur’an.

Para mufassir mumaris yang berpraktek disebut demikian karena keterlibatan
langsung mereka dalam kegiatan tafsir, menjalankan pekerjaan ini secara praktis. Sebutan
ini mencerminkan komitmen mereka terhadap praktik tafsir itu sendiri. Mereka adalah
mufassir praktisi yang meninggalkan warisan tafsir yang nyata pada setiap jalur yang
telah disebutkan, bahkan ada di antara mereka yang mengombinasikan lebih dari satu
jalur dengan seimbang sambil menyajikan makna-makna baru. Klasifikasi mereka
didasarkan pada jalur dominan yang diikuti, tetapi mereka juga aktif berpartisipasi dan
berkontribusi dalam jalur lainnya. Oleh karena itu, sangat penting bagi kita untuk mencari
istilah-istilah yang dapat menggambarkan upaya ini serta dasar-dasar yang mengatur
kriteria keterlibatan setiap mufassir dalam masing-masing jalur. Hal ini menjadi krusial
untuk membangun keilmuan bagi para mufassir, seperti yang telah dibahas sebelumnya.*

Sementara itu, terdapat mufassir lainnya yang meskipun upaya mereka terfokus
pada praktik dan aspek terkait, tidak berhasil menghadirkan tafsir yang secara langsung
melaksanakan proses penafsiran sesuai dengan jalur yang diikuti oleh mufassir praktisi.
Dengan demikian, meski usaha mereka bervariasi, tujuan mereka lebih kepada
memberikan kontribusi dari sudut pandang tertentu yang bermanfaat, daripada
melaksanakan praktik penafsiran itu sendiri. Meskipun demikian, mereka tetap
berpartisipasi dalam dunia tafsir. Namun perlu diingat, bahwa kategori klasifikasi
mufassir kepada mufassir mumaris dan mufassir musyarik, sebagaimana yang dijelaskan
di atas pada dasarnya bersifat hierarkis, pembagian masing-masing kelompok kepada
bagian-bagian yang dicakupnya bukan hanya sekedar hierarkis, namun juga sifatnya

39 Umaimah Rasyid Badruddin, An-Nasafi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir, (Damascus: Dar al-Nawadir, 2012),
h. 45-48.

40 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ta’sis ‘Ilm al-Tafsir Mugdrabah Ta Sisiyyah Muqtarahah, (Yaman: Nama’
Center, 2024).

158



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

fungsional. Dimana terkadang fungsi yang dijalankan antara satu bagian dengan bagian
lainnya seringkali terkait satu dengan lainnya, dan sulit dicari pembatas yang pasti antara
satu bentuk penafsiran dengan lainnya.

Gambar 3. Klasifikasi Mufassir

Klasifikasi Mufassir

Mufassir Musyarik (Mufassir Partisipatif) Mufassir Mumaris (Mufassir Praktis)
4
— - c -~ 'a
5 85 L& .
€8 =% L § S@ =cs &PF @S
sk =8 =g %S P gF 8 gue wX
'=-UN — U)XA _l,'_ U—¥ - © © = ~
=35 ®S T[oE < §2c L2353 Fax
sx & RS T A = L3238 8S&E¢c wWeEL
© -_— [7]
|'-=¥ © = — e (O - X NE-G - v ® ._m“
R & Z§F c¥® =sSEJ &£vT ey
SO0% ET =S 0g = 3538 €Sy Do ©
TTE P st £§ Ef2 SSE EEL
SPL 58 §28 £t s$F 5§53 s¥s
Z s @ 2 >g S o L2 9
£ 3% ¢ S <p®» 3§ 3£
c ' <
() Q = Z S o c
£ z < Zs ¢
Tingkat Para Mufassir

Sungguh, siapa pun yang mengamati beragam bentuk keterlibatan dalam tafsir
yang ditawarkan oleh para mufassir akan menyadari bahwa meskipun setiap bentuk
memiliki manfaat dan nilai tersendiri, keterlibatan langsung dalam praktik tafsir itu
sendiri adalah yang paling esensial. Keterlibatan ini tidak hanya mendorong kemajuan
praktik tafsir, tetapi juga meningkatkan hasil yang dicapai serta mengembangkannya
lebih lanjut. Oleh karena itu, para mufassir yang secara aktif terlibat dalam pekerjaan
tafsir adalah mereka yang menduduki derajat tertinggi di antara para mufassir lainnya.

Di sini, preferensi ditujukan untuk menampilkan peringkat tertinggi dari berbagai
bentuk pekerjaan itu sendiri. Sementara itu, pekerjaan praktis yang dijalankan oleh para
mufassir diurutkan berdasarkan prioritas dan tingkat kepentingannya, yang dipengaruhi
oleh berbagai faktor dan konteks. Sebaliknya, keterlibatan yang dianggap kurang
signifikan adalah posisi para penyalin tafsir, yang cenderung berada di tingkat yang lebih
rendah di antara para pelaku tafsir.

Meskipun para mufassir yang berpraktek memiliki derajat yang tinggi, mereka
tetap memiliki perbedaan dalam hal pentingnya kontribusi mereka. Setiap hal yang
berkaitan dengan proses menghasilkan makna tafsir adalah prioritas utama. Menciptakan
makna tafsir yang baru berarti memperkaya materi pokok yang menjadi fondasi bagi
berbagai bentuk pekerjaan lainnya di bidang ini. Keberadaan makna tafsir yang dihasilkan
menjadi dasar yang membenarkan, di satu sisi, keberadaan bentuk-bentuk lain dan
pelaksanaan kerja di dalamnya, seperti pengumpulan materi tafsir, perbandingan,
ringkasan, dan penyesuaian. Di sisi lain, hal ini menjaga penelitian tetap hidup,
mendorong tindak lanjut, dan akumulasi kerja. Tindak lanjut dalam produksi makna
melalui praktik tafsir memastikan bahwa jalur pengumpulan dan perbandingan selalu

159



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

terbarui, dengan tulisan-tulisan yang terus berkembang untuk mengikuti materi tafsir baru
yang dihasilkan.

Setelah proses produksi tafsir, aspek terpenting dalam praktik tafsir adalah
melakukan perbandingan dan penilaian terhadap materi tafsir yang ada. Memahami
dengan baik perbedaan antara yang benar dan yang lemah dari berbagai materi ini adalah
landasan utama untuk memahami serta mengarahkan warisan tafsir (turats al-Tafsir).
Penting untuk mampu membedakan mana yang lebih kuat dan mana yang lebih lemah,
mengetahui yang benar dan yang salah, serta memberikan argumen ilmiah yang
mendukung pendapat tersebut. Tanpa analisis yang teliti, materi tafsir akan menumpuk
tanpa kejelasan mengenai kebenarannya.*! Oleh karena itu, aspek ini sangat krusial dalam
praktik tafsir, hampir sebanding dengan proses produksi tafsir itu sendiri.

Apabila seorang penyeimbang ingin melaksanakan tugasnya dengan baik, ia perlu
memahami materi tafsir yang ada, mengorganisasikannya, menelusuri bukti-bukti
dasarnya, serta merumuskan argumen ilmiah yang menunjukkan keunggulan satu
pendapat dibandingkan yang lain. Di samping itu, ia juga harus melakukan berbagai usaha
lain yang relevan.

Setelah tahap tersebut, muncul tugas untuk mengumpulkan bahan tafsir. Hal ini
sangat penting untuk menjaga dan mengatur warisan tafsir, yang pada gilirannya
berpengaruh besar dalam mempermudah pemahaman, pengenalan, perbandingan,
penyimpanan, penghafalan, dan pengumpulan tafsir, serta tujuan-tujuan penting lainnya.

Akhirnya, terdapat fungsi ringkasan tafsir. Meskipun ringkasan ini tidak
memberikan dampak langsung pada tafsir itu sendiri, manfaatnya terletak pada upaya
untuk menyederhanakan dan mendekatkan materi, mendistribusikannya, serta
mengajarkannya, demi mencapai berbagai tujuan bermanfaat lainnya yang bertujuan
menciptakan perhatian dan kesadaran terhadap tafsir.

Gambar 4. Tingkatan para mufassir yang berpraktik

Tingkatan Mufassir Mumaris
(Mufassir Praktis)

|
Al-Muntij li al-Tafsir
(Yang menghasilkan
Karya tafsir)

Al-Muharrir li al-tafsir
(Yang Menjelaskan yang baik
danburuk dari tafsir)

Al-Jamfi’ li al-tafsir
(Yang Mengumpulkan dan
Mengkompilasikan Tafsir)

Al-Mukhtashir li al-Tafsir
(Yang meringkas Tafsir)

4! Hajir Muhammad Ahmad Syabu, Manhaj Tafsir Al-Manar Fi al-Tafsir, ed. al-Habr Yusuf Nuruddaim,
Ist ed. (Khorthum: Khaortum University Press, 2004), h. 37

160



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

Perlu diingat bahwa sepanjang sejarah, praktik penafsiran tidak terbatas pada isu
atau subjek tertentu, sebagaimana telah dibahas secara mendetail di konteks lain.**> Ada
berbagai aspek dalam penafsiran yang mencakup penjelasan makna, makna di atas
makna, hingga hal-hal yang melampaui makna itu sendiri.** Semua ini menghasilkan
beragam produk dari proses penafsiran yang kami sebut sebagai penafsiran, yang meliputi
makna, hukum, petunjuk, dan lain-lain. Oleh karena itu, seorang penafsir tidak terikat
pada satu hasil tertentu yang sedang ditanganinya.

Keadaan ini sangat kompleks, seperti yang telah kami paparkan sebelumnya, dan
menunjukkan pentingnya diskusi mendalam mengenai posisi praktik penafsiran serta
keputusan-keputusan yang diambil terkait hal tersebut. Ini pastinya akan mempengaruhi
istilah praktik itu sendiri serta para pelakunya.

Kerangka kerja mufassir yang kami sajikan akan membantu menjelaskan konsep
ini, tanpa memandang sifat topik yang menjadi fokus praktik tafsir di masa mendatang.
Misalnya, jika fokus praktik tafsir beralih ke penjelasan makna yang dimaksud dan lebih
condong kepada pendekatan ta’wil (hermeneutic) ketimbang tafsir, seperti yang telah
dibahas di tempat lain,** maka pelakunya akan lebih tepat disebut sebagai muawwil
(hermeneutis) daripada mufassir. Namun, konsep dasarnya tetap akan sama, begitu juga
dengan komponennya. Yang perlu kita lakukan hanyalah mengganti sebutan pelaku
pekerjaan tersebut dan istilah hasilnya, tanpa mengubah esensinya.

Signifikansi praktis dari usulan pembagian kerja mufassir, sebagaimana
dikemukakan di atas, melahirkan dampak dan pengaruh yang tidak kecil terhadap
Pendidikan tafsir dan kurikulum ilmu al-Qur’an dan tafsir di sekolah dan perguruan
tinggi. Bagaimana hakikatnya profil lulusan prodi ilmu al-Qur’an dan tafsir, apakah
mampu melahirkan seorang mufassir mumdaris, atau sekedar mufassir musyarik.
Klasifikasi mufassir kepada dua kelompok; mufassir mumaris dan mufassir musyarik,
memberikan implikasi bahwa syarat minimal yang dibutuhkan bagi seorang mufassir
mumdaris untuk dapat menafsirkan al-Qur’an pastinya lebih ketat dan lebih tinggi
dibandingkan syarat yang dibutuhkan bagi mufassir musydrik. Dan hal inilah yang
dibutuhkan penyesuaian dalam kurikulum, sehingga capaian pembelajaran tiap mata
kuliah al-qur’an dan tafsir mampu diukur secara akurat dalam ukuran kerja tafsir bagi
seorang mufassir mumdris maupun musyarik.

D. Kesimpulan

Artikel ini mengkaji secara kritis konsep mufassir melalui telaah literatur dan diskursus
ilmiah terkait definisi, bentuk kerja tafsir, metode penafsiran, serta klasifikasi dan
tingkatan mufassir. Kajian ini menegaskan pentingnya pemetaan konseptual mufassir
dalam kerangka wushil al-tafsir sebagai dasar epistemologis untuk menentukan
kompetensi penafsir al-Qur’an. Klasifikasi mufassir ke dalam dua kategori, yaitu mufassir
mumaris dan mufassir musyarik, menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam
standar kompetensi dan prasyarat keilmuan, di mana mufassir mumaris dituntut
memenuhi kualifikasi yang lebih ketat dan komprehensif. Temuan ini berimplikasi pada
penataan ulang kriteria otoritas penafsiran al-Qur’an dalam kajian tafsir kontemporer.

42 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ulim Al-Qur’an: Naqd al-Ilmiyyah Wa Mugarabah Fi al-Bina’, Ist ed.
(Yaman: Nama’ Center, 2023), h.285

43 Khalil Mahmud Al-Yamani, Ta’sis ‘Ilm al-Tafsir Mugdrabah Ta Sisiyyah Muqtarahah, 1st ed. (Yaman:
Nama’ Center, 2024).

4 Khalil Mahmud Al-Yamani, Uliim Al-Qur’an: Naqd al-Ilmiyyah Wa Mugdrabah Fi al-Bind’, 1st ed.
(Yaman: Nama’ Center, 2023).

161



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

Namun demikian, penelitian ini masih terbatas pada literatur tafsir berbahasa Arab,
sehingga belum sepenuhnya merepresentasikan perspektif Muslim non-Arab. Oleh
karena itu, penelitian lanjutan perlu mengkaji literatur tafsir dalam bahasa lain serta
mengembangkan studi empiris mengenai peran dan praksis mufassir musyarik di lembaga
pendidikan Islam, khususnya di konteks Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Ak, Khalid Abdurrahman. Ushiil Al-Tafsir Wa Qawaiduhu. Beirut: Dar al-Nafa’is,
1985.

Al-Harbi, Husein. Qawaid Al-Tarjih Inda al-Mufassivin: Dirdsah Nazhariyyah
Tathbigiyyah. Edited by Manna’ Al-Qatthan. 2™ ed. Riyadh: Dar al-Qasim, 2008.

Ali, Yusuf Ahmad. Al-Baidhawi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir. Edited by Muhammad
Syauqi Khudr As-Sayyid. 1% ed. Mecca: Umm al-Qura University, 1997.

Al-Jaza’iri, Thahir. Taujih Al-Nazhar Ila Ushul al-Atsar. Edited by Abdul Fattah Abu
Ghuddah. Aleppo: Maktabah al-Mathbu’at Al-Islamiyyah, 1995.

Al-Jurjani, Ali as-Syarif. AI-Ta rifdt. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1983.

Al-Lahim, Sulaiman Ibrahim. Manhaj Ibn Katsir Fi Al-Tafsir. Riyadh: Dar al-Muslim,
1999.

Al-Qahthani, Saeed ibn Ghulaifish. “Al-Imam Ibn Jarir al-Thabari Wa Manhajuhu Fi al-
Tafsir.”  Majallah  Al-Qira’ah Wa  al-Ma’rifah 8  (2008):  14-61.
https://mrk.journals.ekb.eg/.

Al-Qatthan, Manna’. Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. 2™ ed. Beirut: Maktabah ar-Risalah,
2016.

Al-Rumi, Fahd. Buhuts Fi Ushul Al-Tafsir Wa Manahijuhu. 4" ed. Cairo: Maktabah al-
Tawbah, 1998.

Al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Itqgan Fi Uliim al-Qur’an. Riyadh: Ministry of Islamic Affairs,
Dawah and Guidance, 2005.

Al-Tayyar, Musaid. Al-Tahrir Fi Ushil al-Tafsir. Jeddah: Markaz al-Dirasat wa al-
Ma‘lumat bi Ma‘had al-Imam al-Shatib1, 2014.

. Mafhim Al-Tafsir Wa al-Ta’wil Wa al-Istinbath Wa al-Tadabbur Wa al-

Mufassir. 2nd ed. Riyadh: Dar Ibn al-Jawzi, 2006.

Al-Yamani, Khalil Mahmud. Ta’sis ‘llm al-Tafsir Mugdrabah Ta’ Sisiyyah Mugqtarahah.
Yemen: Nama’ Center, 2023.

. Ulim Al-Qur’an: Nagd al-IImiyyah Wa Mugarabah Fi al-Bind’. Yemen: Nama’
Center, 2024.

Al-Zahrani, Nayef. Matan Al-Dalil Fi llm al-Tafsir. United Kingdom: Markaz Takwin
lil-Dirasat wa al-Abhath, 2021.

. Shinaat Al-Tafkir F1 llm al-Tafsir. United Kingdom: Markaz Takwin lil-Dirasat

wa al-Abhath, 2019.

Al-Zarkasyi, Badruddin. Al-Burhdn Fi Ulim al-Qur’an. Edited by ‘Abd al-Fattah al-
Dimyati. Cairo: Dar al-Hadith, 2006.

162



URANICUM Vol. 2 No. 2 Juli-Desember 2024
Halaman: 144-163

Jurnal lmu Al-Quran dan Tafsir DOI: 10.22373/quranicum.v2i2.8276

Badruddin, Umaimah Rasyid. An-Nasafi Wa Manhajuhu Fi al-Tafsir. Damascus: Dar al-
Nawadir, 2012.

Hasanudin, Agus Salim, and Eni Zulaiha. “Hakikat Tafsir Menurut Para Mufassir.”
Jurnal ~ Iman  Dan  Spiritualitas 2, mno. 2  (2022):  203-210.
doi:10.15575/jis.v2i2.18318.

Jaya, Ismail. “Tafsir Muqaran.” A¢-Tabligh: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam 1,
no. 1 (2016): 1-12.

Lamanzham, Abdullathif. Manhaj Al-Imam al-Syaukani Fi Tawzif Qawa’id al-Tafsir Min
Khilal Tafsirihi Fath al-Qadiir Min Awwalihi lla Akhir Surah an-Nisa’. Kuala
Lumpur: International Madina University, 2010.

Muslim, Musthafa. Manahij Al-Mufassirin. Riyadh: Dar al-Muslim, 1995.

Musthafa, Hamyatu and Abdurrahman, Turki. “Manhaj Az-Zamakhsyari Fi Tafsir al-
Qur’an al-Karim: Dirasah Tahliliyah Muqaranah.” Majallat Al-Ulum al-Ijtima’iyah
Wa al-Insaniyah 7, no. 1 (2014): 11-28. https://asjp.cerist.dz/en/article/59070.

Nurul Islami, Wildah. “Esensi Dan Signifikansi Studi Tafsir Madzhabi Bagi Civitas
Akademika Muslim.” Risda: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6, no. 1
(2022): 17-34. doi:10.59355/risda.v6i1.48.

Rahman, A., M. Yunus, Badruzzaman, & Zulaeha. Corak Tasawuf Dalam Kitab-Kitab
Tafsir Karya KH Ahmad Sanusi. Bandung: UIN Sunan Gunung Djati Press, 2022.

Saqr, Nabil Ahmad. Manhaj Al-Imam al-Thahir Ibn Ashur Fi al-Tafsir. Cairo: al-Dar al-
Misriyyah 1i al-Ta’lif wa al-Tarjamah, 2001.

Syabu, Hajir Muhammad Ahmad. Manhaj Tafsir Al-Manar Fi al-Tafsir. Khorthum:
Khaortum University Press, 2004.

Triana, Rumba. “Desain Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir.” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2019): 198-218. doi:10.30868/AT.V4102.598.

Yunus, Badruzzaman Muhammad. Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Dari Klasik Hingga
Modern. Bandung: Pustaka Setia, 2007.

Yusron, M. Agus. “Memahami Tafsir Dan Urgensinya.” ZAD Al-Mufassirin 4, no. 1
(2022): 61-81. doi:10.55759/zam.v4i1.35.

163



