
Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 94 

Lisa Rukmana 

 

Sabang and the Traces of the Nusantara Hajj: Colonialism, 
Quarantine, and Islamic Mobility 

 
Lisa Rukmana 
Universitas Jambi 

 lisarukmana@unja.ac.id 

 
Abstract 

This study examines the history of the hajj pilgrimage through Sabang from the late nineteenth 
to the mid-twentieth century, with particular focus on the establishment of the quarantine 
facilities on Pulau Rubiah. Opened by the Dutch as a vrije haven in 1881, Sabang initially served 
as an international coaling station but later emerged as an important hub for pilgrims 
departing from Aceh and northern Sumatra. Employing the historical method, this research 
traces colonial archives, travel reports, medical records, and secondary literature, following 
the stages of heuristics, source criticism, interpretation, and historiography. The findings 
demonstrate that the hajj through Sabang was not solely a religious journey but was deeply 
intertwined with colonial politics and global health concerns. The Rubiah quarantine station 
was constructed to prevent the spread of diseases such as cholera, yet it simultaneously 
functioned as a political instrument to monitor pilgrims suspected of carrying pan-Islamist 
ideas from Mecca. The experience of quarantine on Rubiah was interpreted differently: for the 
colonial authorities it represented a biopolitical mechanism of control, whereas for the 
pilgrims it was understood as an additional spiritual trial within the hajj journey. Thus, the 
history of the hajj in Sabang reveals the intersection of faith, colonialism, and maritime 
globalization within a uniquely situated space. 
Keywords: Sabang, history of hajj in Aceh, Rubiah Island, hajj quarantine 
 

 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan 
Mobilitas Islam 

 
Abstrak 

Penelitian ini mengkaji sejarah perjalanan haji melalui Sabang sejak akhir abad ke-19 
hingga pertengahan abad ke-20 dengan fokus pada pembangunan fasilitas karantina di 
Pulau Rubiah. Sabang, yang dibuka Belanda sebagai vrije haven sejak 1881, awalnya 
berfungsi sebagai pelabuhan batu bara internasional, namun kemudian juga menjadi simpul 
penting dalam mobilitas jamaah haji dari Aceh dan Sumatra bagian utara. Penelitian ini 
menggunakan metode sejarah, yaitu dengan menelusuri sumber arsip kolonial, laporan 
perjalanan, catatan medis, serta literatur sekunder, kemudian melalui tahapan heuristik, 
kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
perjalanan haji melalui Sabang tidak hanya berkaitan dengan dimensi religius, tetapi juga 
erat dengan politik kolonial dan kesehatan global. Karantina Pulau Rubiah dibangun untuk 
mencegah penyebaran penyakit seperti kolera, namun pada saat yang sama berfungsi 
sebagai instrumen kontrol politik untuk mengawasi jamaah yang dicurigai membawa 
gagasan pan-Islamisme dari Mekkah. Pengalaman karantina di Rubiah dimaknai beragam 
oleh masyarakat Aceh: bagi pemerintah kolonial sebagai mekanisme biopolitik, sementara 
bagi jamaah sebagai ujian tambahan dalam rangkaian ibadah haji. Dengan demikian, sejarah 
haji di Sabang memperlihatkan pertemuan antara iman, kolonialisme, dan globalisasi 
maritim dalam satu ruang yang unik. 
Kata kunci: Sabang, sejarah haji di Aceh, Pulau Rubiah, karantina haji 

 
 

Submitted: 24-09-2025  || Accepted: 28-11-2025  || Published: 30-11-2025 
DOI: https://doi.org/10.22373/ijihc.v6i2.8455  

 

mailto:lisarukmana@unja.ac.id


Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 95 

Lisa Rukmana 

Pendahuluan
Ibadah haji merupakan salah satu 

rukun Islam yang memiliki dimensi spiritual, 
sosial, sekaligus politik. Sejak berabad-abad, 
umat Islam di Nusantara telah menempuh 
perjalanan jauh menuju Mekkah untuk 
melaksanakan ibadah ini. Di balik dimensi 
keagamaan, perjalanan haji juga membentuk 
jaringan mobilitas manusia, pertukaran 
budaya, dan hubungan lintas kawasan yang 
menghubungkan dunia Melayu-Nusantara 
dengan pusat Islam di Timur Tengah (Azra 
2004). Dalam konteks inilah, Pulau Sabang 
(Pulau Weh) yang terletak di ujung barat 
Indonesia memainkan peranan penting, 
terutama sejak akhir abad ke-19 hingga awal 
abad ke-20, ketika jalur laut masih menjadi 
sarana utama transportasi jamaah haji. 

Pulau Sabang mulai dikenal luas 
setelah Belanda menjadikannya sebagai 
vrijhaven (pelabuhan bebas) pada 1881. 
Letaknya yang strategis di pintu masuk Selat 
Malaka dan dekat dengan jalur pelayaran 
internasional menjadikan Sabang titik 
singgah penting bagi kapal-kapal yang 
berlayar antara Eropa, India, dan Asia 
Tenggara (Reid 2005). Pembangunan 
infrastruktur pelabuhan, gudang batu bara, 
dan fasilitas logistik menjadikan Sabang 
sebagai salah satu pelabuhan modern di 
kawasan barat Hindia Belanda. Hal ini tidak 
hanya berdampak pada perdagangan, tetapi 
juga memberi alternatif bagi umat Islam di 
Aceh dan sekitarnya untuk menunaikan 
ibadah haji melalui jalur laut yang lebih 
dekat. 

Sebelum abad ke-19, jamaah haji dari 
Nusantara biasanya berangkat melalui 
pelabuhan-pelabuhan besar di Jawa 
(Batavia, Semarang, atau Surabaya), atau 
melalui jalur perdagangan yang singgah di 
Singapura dan Penang. Namun, 
perkembangan pelabuhan Sabang 
memberikan peluang baru bagi masyarakat 
Aceh untuk memulai perjalanan haji lebih 
dekat dari tanah mereka. Jalur yang lazim 
digunakan adalah Sabang–Penang–
Colombo–Jeddah, dengan Penang berfungsi 
sebagai pusat transit utama di kawasan 

(Tagliacozzo 2013). Dengan demikian, 
Sabang menjadi salah satu pintu gerbang 
penting yang menghubungkan jamaah haji 
Aceh dengan jaringan pelayaran 
internasional. 

Namun, perjalanan haji bukan hanya 
soal ibadah. Bagi pemerintah kolonial 
Belanda, haji juga memiliki implikasi politik. 
Sejak Perang Aceh meletus pada 1873, 
Belanda selalu khawatir dengan potensi 
perlawanan yang dipengaruhi oleh ide-ide 
pan-Islamisme dan solidaritas umat Islam 
global (Schrieke 1955). Jamaah haji 
dianggap sebagai kelompok potensial yang 
dapat membawa pulang semangat jihad dan 
gagasan politik dari Mekkah. Kekhawatiran 
ini kemudian diwujudkan dalam regulasi 
ketat, salah satunya melalui Ordonantie 
Hadji tahun 1903 yang mengatur biro 
perjalanan, perizinan, serta pengawasan 
ketat terhadap jamaah (Houben 1995, 99). 

Sabang, meskipun bukan pusat 
administratif besar seperti Batavia atau 
Surabaya, tetap tidak luput dari pengawasan 
kolonial. Setiap kapal yang mengangkut 
jamaah dicatat, agen perjalanan diperiksa, 
dan jamaah yang kembali dari Tanah Suci 
sering diawasi (Bousquet 2012, 75). 
Pengawasan ini menunjukkan bahwa ibadah 
haji dipandang pemerintah kolonial bukan 
sekadar ritual keagamaan, tetapi juga 
fenomena politik yang berpotensi 
mengancam stabilitas kekuasaan di Aceh. 

Selain faktor pengawasan, dinamika 
global juga turut memengaruhi peran 
Sabang dalam perjalanan haji. Perang Dunia 
I (1914–1918) menimbulkan gangguan 
serius terhadap jalur pelayaran 
internasional, sehingga banyak jamaah yang 
terpaksa menunda keberangkatan 
(Clarence-Smith 1985, 54). Meski begitu, 
Sabang tetap dipakai sebagai pelabuhan 
persinggahan strategis karena posisinya di 
jalur logistik kolonial. Pada masa Perang 
Dunia II dan pendudukan Jepang (1942–
1945), perjalanan haji praktis terhenti, 
karena pelayaran internasional dihentikan 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 96 

Lisa Rukmana 

dan pelabuhan Sabang berada di bawah 
kontrol militer Jepang (Khan 2008, 142). 

Pasca kemerdekaan Indonesia pada 
1945, jalur pemberangkatan haji ditata 
ulang. Pemerintah Republik menempatkan 
pelabuhan-pelabuhan besar seperti Belawan 
(Medan) sebagai pusat keberangkatan 
jamaah Sumatra (Noer 1980, 288). 
Sementara itu, sejak 1970-an, moda 
transportasi udara mulai menggantikan 
kapal laut sebagai sarana utama ibadah haji. 
Seiring perkembangan ini, peran Sabang 
sebagai pintu gerbang haji semakin 
berkurang. Meski begitu, jejak sejarah 
Sabang dalam jaringan haji Nusantara tetap 
penting, terutama dalam memori kolektif 
masyarakat Aceh. 

Latar belakang sejarah haji di Sabang 
tidak hanya menggambarkan dinamika 
mobilitas keagamaan, tetapi juga 
memperlihatkan pertemuan antara iman, 
politik kolonial, dan geografi strategis. Dari 
satu sisi, Sabang menjadi simbol kemudahan 
akses bagi jamaah Aceh untuk melaksanakan 
ibadah haji. Dari sisi lain, ia juga menjadi 
arena intervensi kolonial yang mencurigai 
haji sebagai sumber perlawanan. Situasi ini 
menunjukkan bahwa perjalanan haji dari 
Aceh melalui Sabang tidak pernah 
sepenuhnya lepas dari konteks politik dan 
ekonomi global. 

Di samping dimensi politik, sejarah haji 
di Sabang juga menyimpan warisan sosial 
dan budaya. Pulangnya jamaah haji tidak 
hanya membawa pulang gelar sosial “haji,” 
tetapi juga membawa serta teks-teks 
keagamaan, pakaian, dan praktik budaya 
dari Arab yang memperkaya tradisi lokal 
(Laffan 2003, 176). Hal ini memperkuat citra 
Aceh sebagai Serambi Mekkah, sebuah 
julukan yang tidak hanya lahir dari posisi 
geografisnya yang strategis, tetapi juga dari 
intensitas hubungan keagamaan dengan 
dunia Islam internasional. 

Dengan demikian, membicarakan haji 
di Sabang berarti membicarakan 
persimpangan antara ritual keagamaan dan 
dinamika sejarah global. Sabang tidak hanya 
menjadi pelabuhan batu bara, tetapi juga 

saksi bisu dari ribuan jamaah yang 
menempuh perjalanan spiritual mereka. 
Latar belakang inilah yang penting untuk 
dikaji lebih dalam, baik melalui arsip 
kolonial, catatan perjalanan, maupun tradisi 
lisan masyarakat setempat. 

Kajian tentang haji di Sabang sekaligus 
memperkaya wacana tentang sejarah 
maritim Islam di Nusantara. Ia menunjukkan 
bagaimana pelabuhan-pelabuhan lokal 
dapat memainkan peran besar dalam 
menghubungkan komunitas Muslim dengan 
pusat-pusat spiritual Islam (Tagliacozzo 
2009, 211). Dalam konteks akademik, 
penelitian ini relevan untuk memahami 
bagaimana mobilitas religius, kekuasaan 
kolonial, dan dinamika geopolitik saling 
berkelindan membentuk pengalaman 
keagamaan masyarakat. 

Akhirnya, latar belakang ini 
menegaskan bahwa sejarah haji di Sabang 
bukan hanya soal ritual perjalanan ke 
Mekkah, tetapi juga tentang bagaimana 
sebuah pulau kecil di ujung barat Indonesia 
terhubung dengan dunia yang lebih luas. 
Sabang menjadi contoh bagaimana geografi, 
politik, dan agama bertemu dalam satu 
ruang, membentuk jejak sejarah yang hingga 
kini masih terasa dalam identitas keislaman 
masyarakat Aceh. 

 
Kajian Literatur 

Kajian mengenai sejarah haji di 
Indonesia merupakan bidang penelitian 
yang telah menarik perhatian banyak 
sarjana, baik dari dalam maupun luar negeri. 
Namun, fokus khusus pada peran pelabuhan 
kecil seperti Sabang masih relatif terbatas. 
Literatur yang tersedia lebih banyak 
menitikberatkan pada kajian umum tentang 
haji di Nusantara, jaringan maritim Asia 
Tenggara–Timur Tengah, serta dinamika 
kolonial yang mengatur mobilitas jamaah. 
Karena itu, peninjauan literatur sangat 
penting untuk memahami posisi Sabang 
dalam konteks sejarah perjalanan haji yang 
lebih luas. 

Sejarah haji di Nusantara sejatinya 
telah terhubung dengan jaringan intelektual 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 97 

Lisa Rukmana 

Islam sejak abad ke-17. Azyumardi Azra 
(2004) menunjukkan bahwa perjalanan haji 
kala itu bukan sekadar ibadah, tetapi juga 
jalur transmisi keilmuan yang memperkuat 
hubungan ulama Nusantara dengan pusat-
pusat studi Islam di Timur Tengah. Melalui 
mobilitas ini lahir jaringan keilmuan dan 
gagasan pembaruan yang kemudian 
memengaruhi perkembangan intelektual 
Islam di Asia Tenggara. 

Mobilitas keagamaan tersebut sejak 
awal berjalin erat dengan jaringan maritim. 
Posisi geografis Asia Tenggara yang strategis 
membuat kawasan ini menjadi lintasan 
penting dalam pelayaran internasional. Reid 
(2005) menekankan bahwa sebelum adanya 
modernisasi transportasi, jamaah haji dari 
Nusantara umumnya mengikuti jalur dagang 
yang singgah di pelabuhan-pelabuhan besar 
seperti Batavia, Melaka, Penang, dan Aceh. 
Dengan demikian, perjalanan haji selalu 
terkait dengan arus perdagangan, migrasi, 
dan mobilitas manusia di kawasan maritim 
Asia Tenggara. 

Ketika memasuki masa kolonial, 
perjalanan haji mengalami pengawasan 
yang lebih ketat. Schrieke (1955) mencatat 
bahwa pemerintah Belanda memandang haji 
sebagai potensi ancaman politik karena 
dianggap dapat membawa ide-ide pan-
Islamisme yang subversif. Kekhawatiran ini 
melahirkan regulasi seperti Ordonantie 
Hadji 1903 yang mengatur izin perjalanan, 
agen resmi, serta pengawasan terhadap 
jamaah (Houben 1995). Dalam pandangan 
kolonial, haji bukan semata ritual 
keagamaan, tetapi fenomena sosial-politik 
yang harus dikendalikan demi stabilitas. 

Namun, seiring berkembangnya 
modernisasi pelayaran pada akhir abad ke-
19 dan awal abad ke-20, kolonialisme 
maritim ikut membentuk rute dan pola 
mobilitas jamaah. Tagliacozzo (2009) 
menunjukkan bahwa kolonial 
memanfaatkan teknologi pelayaran modern 
serta birokrasi administratif untuk 
mengontrol arus jamaah haji. Proses ini 
memperluas pengawasan, tidak hanya di 
pelabuhan besar tetapi juga pada simpul-

simpul kecil yang dianggap strategis. 
Bousquet (2012) menegaskan bahwa 
bahkan pelabuhan kecil pun tidak lepas dari 
mekanisme kontrol tersebut. 

Dalam konteks inilah Sabang mulai 
memperoleh tempatnya. Pengembangan 
Sabang sebagai pelabuhan modern sejak 
1881 menjadikannya vrijhaven yang 
melayani kapal-kapal internasional, 
terutama kapal batu bara (Reid 2005). 
Letaknya yang dekat dengan Selat Malaka 
menjadikan Sabang titik transit penting 
dalam pelayaran global, termasuk kapal-
kapal yang mengangkut jamaah haji. Eric 
Tagliacozzo (2013) mencatat bahwa Sabang 
menjadi bagian dari jaringan rute haji yang 
terhubung dengan Penang, Singapura, dan 
Colombo. 

Meski demikian, kajian akademis 
tentang Sabang lebih sering menyoroti 
aspek ekonomi atau militernya, sementara 
dimensi religiusnya relatif kurang 
diperhatikan. Padahal, penelitian Khan 
(2008) menunjukkan bahwa jalur Sabang–
Penang–Colombo–Jeddah menjadi rute 
penting bagi jamaah haji asal Sumatra, 
khususnya Aceh. Meskipun tidak sebesar 
Batavia atau Surabaya, Sabang menyediakan 
akses yang lebih dekat bagi wilayah barat 
Nusantara. 

Peran Sabang juga dipengaruhi oleh 
dinamika global. Clarence-Smith (1985) 
mencatat bahwa Perang Dunia I 
menyebabkan jalur pelayaran terganggu 
sehingga keberangkatan jamaah melalui 
Sabang mengalami hambatan signifikan. 
Situasi ini berulang pada masa pendudukan 
Jepang (1942–1945), ketika pelayaran haji 
praktis terhenti karena Sabang 
dialihfungsikan sebagai pangkalan militer. 

Setelah kemerdekaan, posisi Sabang 
semakin merosot. Pemerintah Indonesia 
menata ulang sistem keberangkatan haji dan 
memusatkannya di pelabuhan-pelabuhan 
besar seperti Belawan dan Tanjung Priok 
(Noer 1980). Modernisasi transportasi 
udara sejak 1970-an semakin memperkecil 
peran Sabang dalam jaringan haji. Meski 
demikian, jejak historisnya tetap hidup 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 98 

Lisa Rukmana 

dalam ingatan kolektif masyarakat Aceh 
yang pernah melalui pelabuhan ini dalam 
perjalanan mereka menuju Tanah Suci. 

Selain aspek politik, ekonomi, dan 
transportasi, pengalaman haji melalui 
Sabang juga meninggalkan dampak sosial-
budaya. Laffan (2003) menekankan bahwa 
kepulangan jamaah membawa gelar sosial, 
praktik keagamaan, teks, dan gaya hidup 
yang memperkaya tradisi lokal. Dalam 
konteks Aceh, hal ini memperkuat citra 
daerah tersebut sebagai Serambi Mekkah. 
Kisah perjalanan melalui Sabang masih 
menjadi bagian dari narasi keluarga di Aceh, 
memperlihatkan bahwa pelabuhan ini 
merupakan ruang simbolik yang 
menghubungkan masyarakat Aceh dengan 
dunia Islam global. Sayangnya, dimensi 
sosial-budaya ini masih jarang mendapat 
perhatian akademis. 

Dari tinjauan literatur tersebut tampak 
bahwa kajian tentang haji di Nusantara 
sangat kaya, terutama terkait regulasi 
kolonial, jaringan maritim, dan 
perkembangan mobilitas keagamaan. 
Namun, Sabang sebagai salah satu simpul 
penting dalam jaringan tersebut masih 
kurang mendapat sorotan. Sebagian besar 
penelitian lebih menitikberatkan pada 
pelabuhan besar di Jawa atau pada rute-rute 
utama Asia Tenggara. Karena itu, penelitian 
lebih lanjut mengenai Sabang dapat mengisi 
celah penting dalam historiografi haji di 
Nusantara. Kajian terhadap pelabuhan kecil 
seperti Sabang tidak hanya memperluas 
pemahaman kita tentang mobilitas 
keagamaan, tetapi juga membuka perspektif 
baru tentang bagaimana kolonialisme, 
geopolitik, dan religiusitas saling 
berinteraksi di sebuah pulau kecil di ujung 
barat Indonesia. 

 
Pembahasan 

Sejarah mengenai pelaksanaan ibadah 
haji paling awal di Asia Tenggara secara 
eksplisit dapat ditelusuri sejak abad ke-15 
Masehi. Salah satu bukti pentingnya adalah 
penemuan sebuah nisan kuno di Melaka 
yang bertuliskan nama Nahkoda Haji 

Cambay, yang wafat pada tahun 1459 M. 
Nisan tersebut ditemukan di dekat dinding 
benteng Melaka oleh pihak Inggris pada 
akhir abad ke-19, kemudian diserahkan 
kepada Raffles Museum di Singapura, dan 
kini tersimpan di Asian Civilisations 
Museum (ACM), Singapura (Winstedt, 
1932).  

Pada nisan tersebut terukir inskripsi 
yang menyebutkan gelar Nahkoda Haji 
Cambay. Istilah nahkoda dalam bahasa 
Melayu merujuk pada seorang kapten kapal 
(Winstedt, 1932). Sementara itu, gelar haji 
disematkan kepada seorang Muslim yang 
telah menunaikan ibadah haji di Mekkah. 
Adapun sebutan Cambay menunjuk pada 
sebuah wilayah pelabuhan penting di 
Gujarat, India. Dapat dipahami bahwa 
Nahkoda Haji Cambay adalah seorang 
kapten kapal asal Gujarat yang telah 
menunaikan ibadah haji. Hal ini selaras 
dengan fakta sejarah bahwa pada abad ke-15 
M, pedagang Muslim Gujarat memainkan 
peran signifikan dalam jaringan 
perdagangan internasional di Asia Tenggara, 
khususnya di Melaka. Bahkan, sumber-
sumber sezaman menyebutkan bahwa 
Melaka memiliki empat pelabuhan atau 
kawasan perdagangan yang masing-masing 
dikelola oleh komunitas pedagang berbeda, 
salah satunya oleh komunitas Gujarat. 

Penemuan nisan tersebut memiliki arti 
penting bahwa sejak abad ke-15 ibadah haji 
telah dikenal, dihormati, dan mendapat 
tempat terhormat di kalangan masyarakat 
Muslim Asia Tenggara. Gelar haji bukan 
hanya simbol religius, melainkan juga 
sebuah status sosial yang bernilai, sehingga 
penyebutannya pada sebuah batu nisan 
dianggap prestisius. Lebih jauh, ibadah haji 
pada masa itu juga berkelindan dengan 
aspek ekonomi, karena perjalanan haji 
biasanya terkait erat dengan aktivitas 
perdagangan maritim. Dengan demikian, 
nisan Nahkoda Haji Cambay bukan sekadar 
penanda individu, melainkan juga bukti 
konkret tentang keterhubungan antara 
spiritualitas Islam, perdagangan, dan 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 99 

Lisa Rukmana 

mobilitas lintas samudra di Asia Tenggara 
pada masa awal. 

Tokoh lain yang diyakini pernah 
menunaikan ibadah haji adalah Hamzah 
Fansuri, seorang sufi besar dari Aceh yang 
hidup pada abad ke-16 hingga awal abad ke-
17. Ia dikenal luas sebagai penyair mistik 
dengan karya-karya yang sangat 
berpengaruh dalam perkembangan tasawuf 
di dunia Melayu. Catatan tentang 
perjalanannya ke Mekkah memberi 
gambaran bahwa Sumatra pada masa itu 
telah memiliki hubungan erat dengan pusat-
pusat Islam di Timur Tengah, sekaligus 
menjadi jalur penting dalam mobilitas 
keagamaan umat Islam Nusantara. Dalam 
salah satu syair terkenalnya, Hamzah 
Fansuri menyinggung pengalaman hajinya 
dengan ungkapan: “Di dalam Makkah 
mencari Tuhan di Bait al-Ka‘bah / Di Barus ke 
Kudus terlalu payah / Akhirnya dapat di 
dalam rumah.” Syair ini memperlihatkan 
bahwa ibadah haji tidak hanya dipandang 
sebagai kewajiban ritual, tetapi juga sebagai 
perjalanan spiritual yang mendalam. Dengan 
demikian, sejak masa Hamzah Fansuri, 
tradisi berhaji di Aceh telah memiliki 
dimensi intelektual dan sufistik yang kuat, 
menjadi fondasi penting bagi perkembangan 
jaringan keilmuan Islam di kawasan ini. 

Keterhubungan antara Aceh dan pusat-
pusat ilmu Islam tersebut semakin terlihat 
jelas pada figur-figur ulama generasi 
berikutnya. Tokoh penting lainnya adalah 
Abdul Rauf as-Singkili, seorang mufti di 
Kesultanan Aceh yang menimba ilmu di 
Tanah Arab selama kurang lebih sembilan 
belas tahun. Ia diperkirakan berangkat 
sekitar tahun 1642 dan kembali ke Aceh 
pada 1661 atau 1662 Masehi. Selama masa 
pengembaraannya, ia belajar di berbagai 
pusat keilmuan Islam, termasuk Yaman, 
Mekkah, dan Madinah, serta berguru kepada 
banyak ulama terkemuka. Pengalamannya 
tinggal lama di Haramain tidak hanya 
memperdalam ilmu agama, tetapi juga 
meneguhkan hubungan erat antara Aceh 
dengan pusat-pusat Islam di Timur Tengah. 
Dengan demikian, kisah perjalanan Abdul 

Rauf as-Singkili menunjukkan keberlanjutan 
tradisi intelektual dan mobilitas keagamaan 
yang telah terlihat sejak masa Hamzah 
Fansuri, serta memperlihatkan bagaimana 
haji menjadi ruang pertemuan budaya, 
transmisi ilmu, dan pembentukan otoritas 
keagamaan di Aceh. 

Akar tradisi haji yang telah menguat 
sejak abad ke-16 hingga ke-17 tersebut 
memberikan latar bagi memahami 
perkembangan perjalanan jamaah Aceh dan 
Nusantara pada masa kolonial. Sejarah haji 
di Aceh dan peran Sabang di dalamnya tidak 
dapat dilepaskan dari konteks yang lebih 
luas mengenai perjalanan jamaah Nusantara 
menuju Tanah Suci. Sejak abad ke-16, Aceh 
dikenal sebagai salah satu pusat keislaman 
terbesar di Asia Tenggara, dan banyak ulama 
serta jamaah yang menempuh perjalanan ke 
Mekkah melalui jalur laut yang berhubungan 
langsung dengan India, Gujarat, dan Yaman 
(Azra 2004). Namun, ketika kolonialisme 
Belanda semakin menguasai Nusantara pada 
abad ke-19, sistem perjalanan haji mulai 
diatur secara lebih ketat. Dalam konteks 
perubahan inilah Sabang yang sejak 1881 
ditetapkan sebagai pelabuhan bebas (vrije 
haven) muncul sebagai salah satu simpul 
penting dalam perjalanan haji modern. 
Lokasinya yang strategis di pintu masuk 
Samudra Hindia dan kedekatannya dengan 
jalur internasional Selat Malaka menjadikan 
Sabang persinggahan alami kapal-kapal 
yang membawa jamaah dari Sumatra, Jawa, 
dan bahkan Malaya sebelum melanjutkan 
pelayaran ke Penang, Kolombo, atau 
langsung menuju Jeddah (Reid 2010). 
Dengan demikian, perkembangan Sabang 
sebagai pelabuhan bebas merupakan 
kelanjutan dari peran historis Aceh sebagai 
gerbang mobilitas keagamaan dan 
intelektual dunia Melayu.Pentingnya Sabang 
dalam jaringan haji Nusantara makin 
tampak setelah Belanda menetapkan Hajj 
Ordonnantie pada 1903, yang mengatur 
ketat jumlah, syarat, dan mekanisme 
keberangkatan jamaah haji dari wilayah 
Hindia Belanda (Steenbrink 1993). Regulasi 
ini lahir dari kekhawatiran kolonial bahwa 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 100 

Lisa Rukmana 

ibadah haji tidak hanya berdampak spiritual, 
tetapi juga politis, karena jamaah yang 
kembali dari Mekkah sering membawa 
gagasan pan-Islamisme dan semangat 
perlawanan terhadap kolonialisme 
(Tagliacozzo 2013). Dengan demikian, 
perjalanan haji tidak sekadar dipandang 
sebagai urusan keagamaan, melainkan 
sebagai potensi ancaman politik. Belanda 
kemudian menerapkan kebijakan kontrol 
melalui agen pelayaran resmi, izin 
berangkat, dan karantina kesehatan. Dalam 
konteks inilah Sabang, bersama Pulau 
Rubiah di dekatnya, berperan sebagai titik 
krusial dalam sistem pengawasan haji. 

 
Pelabuhan Sabang antara tahun 1897 dan 

1906 (Sumber: KITLV) 
 
Pulau Rubiah menjadi saksi paling jelas 

atas kebijakan kolonial tersebut. Di pulau 
kecil yang terletak di barat laut Sabang ini, 
Belanda membangun fasilitas karantina 
khusus untuk jamaah haji. Bangunan ini 
berfungsi sebagai ruang isolasi sementara 
bagi jamaah yang baru pulang dari Tanah 
Suci sebelum mereka diizinkan kembali ke 
daratan Aceh dan Sumatra. Alasan utama 
pembangunan fasilitas ini adalah 
kekhawatiran terhadap penyebaran 
penyakit menular, terutama kolera dan pes, 
yang pada akhir abad ke-19 dan awal abad 
ke-20 sering mewabah di jalur haji 
(Boomgaard 2007). Karantina di Pulau 
Rubiah merupakan bagian dari sistem global 
karantina yang juga diterapkan di Terusan 
Suez, Djibouti, dan Singapura (Peters 1996). 
Dengan adanya sistem ini, Belanda ingin 
memastikan bahwa jamaah haji dari Hindia 

Belanda tidak menjadi sumber penyebaran 
penyakit mematikan yang bisa mengganggu 
stabilitas sosial-ekonomi. 

Kebijakan karantina di Pulau Rubiah 
tidak dapat dilepaskan dari konteks 
biopolitik kolonial. Michel Foucault 
menyebut praktik semacam ini sebagai 
bentuk “governmentality” di mana negara 
kolonial menggunakan instrumen kesehatan 
untuk mengontrol populasi (Foucault 1978). 
Di Sabang, kontrol itu termanifestasi melalui 
pengawasan ketat atas jamaah haji, dengan 
alasan medis tetapi sesungguhnya juga sarat 
muatan politik. Jamaah yang dikarantina di 
Pulau Rubiah tidak hanya diperiksa 
kesehatannya, melainkan juga didata 
identitasnya, diperiksa barang bawaannya, 
dan kadang diawasi kontak sosialnya. 
Catatan arsip kolonial menunjukkan bahwa 
jamaah yang dianggap berpotensi 
menimbulkan keresahan politik bisa ditahan 
lebih lama atau bahkan dipantau setelah 
mereka kembali ke kampung halaman (Van 
Bruinessen 1990). Dengan demikian, Pulau 
Rubiah bukan sekadar ruang medis, 
melainkan juga instrumen politik kolonial 
dalam mengatur pergerakan umat Islam 
Aceh. 

Bangunan karantina di Pulau Rubiah 
sendiri terdiri atas barak-barak sederhana 
yang dibangun dari material lokal, namun 
dirancang sesuai standar kesehatan kolonial. 
Ruang-ruang di dalamnya dipisahkan antara 
laki-laki dan perempuan, dilengkapi dengan 
dapur umum, ruang pemeriksaan kesehatan, 
serta pos pengawas Belanda. Jamaah 
biasanya harus menjalani masa tinggal 
selama 5–10 hari, tergantung hasil 
pemeriksaan medis yang mereka terima. 
Berdasarkan laporan-laporan kolonial dan 
catatan perjalanan sezaman, pengalaman 
karantina di Pulau Rubiah sering 
digambarkan sebagai fase yang cukup berat 
dalam perjalanan haji. Setelah menempuh 
pelayaran panjang dari Jeddah, jamaah 
harus menunggu lagi dalam kondisi yang 
sering kali terbatas kenyamanannya 
sebelum dapat kembali ke kampung 
halaman (Iskandar 2015). Meski demikian, 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 101 

Lisa Rukmana 

bagi sebagian jamaah masa itu, karantina 
kerap dimaknai sebagai ujian tambahan 
yang memperkaya aspek spiritual 
perjalanan haji mereka. 

 
Bangunan karantina haji di Pulau Rubiah 

yang kini rusak dan tertutup semak belukar, 
dengan jalan setapak yang masih terlihat 

menghubungkan dua bangunan 
peninggalan kolonial tersebut  
(Foto: Lisa Rukmana, 2025) 

 
Fungsi Pulau Rubiah sebagai karantina 

jamaah haji berlanjut hingga masa 
pendudukan Jepang pada 1942. Namun, 
selama Perang Dunia II, jalur pelayaran haji 
praktis terhenti karena konflik global dan 
keterbatasan transportasi. Setelah Indonesia 
merdeka pada 1945, sistem keberangkatan 
haji mengalami perubahan besar. Sabang 
yang sebelumnya dikuasai Belanda dan 
menjadi pelabuhan internasional penting, 
secara perlahan kehilangan fungsinya 
sebagai pusat transit haji. Jamaah Aceh 
kemudian lebih sering berangkat melalui 
pelabuhan Belawan di Medan atau melalui 
jalur udara dari Banda Aceh setelah 1970-an 
(Noer 1983). Pulau Rubiah pun akhirnya 
ditinggalkan, dan bangunan karantina di 
sana perlahan hancur karena tidak terurus. 
Hingga kini, sisa-sisa bangunan karantina itu 
masih dapat dijumpai, meski hanya berupa 
puing-puing, sebagai jejak nyata sejarah 
kolonialisme dan ibadah haji di Sabang. 

Pengalaman jamaah haji Aceh melalui 
Sabang menyimpan makna sosial-budaya 
yang dalam. Bagi masyarakat Aceh, haji 
bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan 
juga simbol status sosial dan spiritual. Gelar 
“haji” memberi posisi terhormat dalam 
komunitas, sehingga perjalanan ke Tanah 
Suci selalu diceritakan turun-temurun. 
Dalam beberapa kisah lisan menyebut 
bahwa jamaah yang wafat di Pulau Rubiah 
dimakamkan di sana, sehingga pulau itu 
menjadi semacam tanah suci kecil di Aceh 
(Siegel 2000). Memori kolektif ini masih 
hidup di kalangan masyarakat Sabang 
hingga kini, meski tidak banyak 
didokumentasikan secara resmi. 

Selain itu, jejak Sabang dalam sejarah 
haji juga menunjukkan dinamika global. 
Dengan menjadikan Sabang sebagai titik 
transit, jamaah haji Aceh terhubung 
langsung dengan jaringan pelayaran 
internasional. Hal ini memperkuat gagasan 
bahwa haji adalah salah satu bentuk 
mobilitas global paling tua, yang tidak hanya 
menyebarkan praktik religius tetapi juga ide, 
budaya, dan bahkan perlawanan politik 
(Tagliacozzo 2013). Jamaah Aceh yang 
berangkat dari Sabang sering berinteraksi 
dengan jamaah dari Malaya, India, atau 
Timur Tengah, sehingga membawa pulang 
perspektif baru tentang Islam dan dunia. 
Inilah salah satu alasan mengapa Belanda 
begitu waspada terhadap haji, karena 
mereka menyadari bahwa pertemuan lintas-
bangsa di Mekkah bisa menumbuhkan 
solidaritas anti-kolonial di Nusantara. 

Meskipun kini Sabang tidak lagi 
menjadi pusat keberangkatan haji, warisan 
sejarahnya tetap penting. Pulau Rubiah yang 
pernah menjadi tempat karantina kini 
menjadi destinasi wisata, terutama wisata 
bahari. Namun, banyak pengunjung yang 
tidak mengetahui bahwa pulau itu 
menyimpan sejarah kelam tentang 
pengawasan kolonial terhadap jamaah haji. 
Beberapa pihak di Aceh berusaha 
mengangkat kembali kisah ini agar menjadi 
bagian dari kesadaran publik. Upaya ini 
penting bukan hanya untuk melestarikan 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 102 

Lisa Rukmana 

sejarah lokal, tetapi juga untuk 
menunjukkan bagaimana praktik ibadah 
global seperti haji selalu terkait dengan 
dinamika politik dan kekuasaan. Dengan 
demikian, Sabang dan Pulau Rubiah dapat 
dipahami sebagai ruang pertemuan antara 
religiusitas Islam dan biopolitik kolonial, 
antara spiritualitas dan kontrol politik. 

Dalam analisis historiografis, 
pengalaman haji di Sabang mengungkapkan 
bagaimana kolonialisme Belanda 
menggunakan instrumen kesehatan, 
pelayaran, dan regulasi untuk mengatur 
kehidupan umat Islam. Melalui karantina 
Pulau Rubiah, Belanda tidak hanya 
mencegah penyebaran penyakit, tetapi juga 
mengendalikan pergerakan, identitas, dan 
bahkan gagasan jamaah. Praktik ini sejalan 
dengan apa yang disebut Foucault sebagai 
“anatomi politik tubuh,” yakni penguasaan 
kolonial atas tubuh individu dan kolektif. 
Namun, di balik kontrol itu, jamaah tetap 
menemukan makna spiritual dalam 
perjalanan mereka. Kisah-kisah tentang 
kesabaran menghadapi karantina, doa-doa 
yang dipanjatkan di Pulau Rubiah, dan 
semangat kembali ke kampung halaman 
dengan status “haji” menunjukkan bahwa 
religiusitas mampu bertahan di tengah 
represi politik. Inilah yang menjadikan 
sejarah haji di Sabang tidak hanya relevan 
sebagai kajian lokal, tetapi juga sebagai 
refleksi global tentang hubungan antara 
agama, kolonialisme, dan mobilitas manusia. 

Jika Pulau Rubiah di Sabang 
mencerminkan bagaimana Belanda menata 
jalur haji dari Aceh dan Sumatra, maka Pulau 
Onrust di Teluk Jakarta menunjukkan 
dimensi lain dari kebijakan kolonial dalam 
mengatur perjalanan haji di Nusantara. 
Pulau Onrust sejak abad ke-17 sudah 
menjadi bagian dari infrastruktur 
pertahanan dan pelayaran VOC, namun pada 
akhir abad ke-19 hingga awal abad ke-20 ia 
beralih fungsi menjadi stasiun karantina haji 
terbesar di Hindia Belanda (Abeyasekere 
1987). Letaknya yang dekat dengan Batavia 
membuatnya menjadi titik utama 
pemeriksaan jamaah yang berangkat dan 

pulang haji dari Jawa, wilayah yang jumlah 
jamaahnya paling banyak di seluruh 
Nusantara. 

Perbandingan antara Rubiah dan 
Onrust menyingkap perbedaan skala, fungsi, 
dan signifikansi politik. Onrust jauh lebih 
besar dan lebih terorganisasi. Di sana 
terdapat rumah sakit karantina, barak-barak 
jamaah, serta kantor administrasi. Jamaah 
yang datang dari Mekkah melalui kapal-
kapal besar perusahaan Belanda seperti 
Stoomvaart Maatschappij Nederland (SMN) 
atau Rotterdamsche Lloyd (RL) wajib 
singgah di Onrust untuk diperiksa sebelum 
melanjutkan perjalanan ke daratan Jawa 
(Headrick 1981). Keberadaan fasilitas 
lengkap ini menjadikan Onrust sebagai 
representasi puncak dari biopolitics kolonial 
Belanda atas mobilitas umat Islam. 

Sebaliknya, Pulau Rubiah berskala jauh 
lebih kecil. Fasilitasnya sederhana, hanya 
berupa barak-barak, ruang pemeriksaan 
terbatas, dan pos pengawas. Rubiah 
difungsikan lebih sebagai filter lokal untuk 
jamaah haji Aceh, bukan pusat administrasi 
utama. Kapal yang singgah di Sabang 
biasanya membawa jamaah dari Sumatra 
utara atau langsung transit ke Penang, 
sehingga jumlahnya tidak sebesar arus 
jamaah dari Jawa yang terkonsentrasi di 
Onrust (Tagliacozzo 2013). Hal ini 
menunjukkan adanya hierarki dalam 
jaringan karantina haji kolonial: Onrust 
sebagai simpul utama, sementara Rubiah 
menjadi simpul periferal yang melayani 
kawasan regional. 

Namun demikian, baik Onrust maupun 
Rubiah lahir dari logika yang sama, yakni 
ketakutan Belanda terhadap dua hal: 
penyakit menular dan politik Islam. Sejak 
epidemi kolera global pada 1865–1866 yang 
menewaskan ribuan jamaah haji di Hijaz dan 
Nusantara, Belanda merasa perlu 
membangun sistem karantina yang lebih 
ketat (Boomgaard 2007). Di Onrust, jamaah 
diperiksa ketat dengan metode medis 
modern, termasuk pemeriksaan tinja dan air 
minum, sementara di Rubiah pemeriksaan 
lebih sederhana namun tetap menekankan 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 103 

Lisa Rukmana 

isolasi. Dari sisi politik, kedua pulau ini juga 
berfungsi sebagai titik pengawasan jamaah 
yang dicurigai terlibat dalam aktivitas anti-
kolonial. Arsip kolonial menyebutkan bahwa 
aparat Belanda sering menggunakan 
karantina sebagai momen untuk mendata 
ulama-ulama yang baru kembali dari 
Mekkah, terutama mereka yang berpotensi 
menyebarkan gagasan pan-Islamisme (Van 
Bruinessen 1990). 

Perbedaan penting lainnya adalah 
pengalaman sosial jamaah. Di Onrust, jumlah 
jamaah yang dikarantina bisa mencapai 
ribuan orang dalam satu musim haji, 
sehingga suasana di sana lebih seperti kamp 
besar. Banyak laporan yang 
menggambarkan kondisi penuh sesak, 
makanan yang terbatas, dan suasana 
menegangkan karena kontrol ketat aparat 
Belanda (Abeyasekere 1987). Sementara di 
Rubiah, jumlah jamaah lebih sedikit, 
sehingga interaksi sosial lebih terbatas, 
meski kesan “dipenjara” tetap dirasakan 
(Iskandar 2015). 

Perbandingan ini juga memperlihatkan 
bagaimana Belanda menyesuaikan 
kebijakan haji dengan konteks geografis dan 
demografis. Jawa sebagai pusat penduduk 
dan ekonomi kolonial mendapat perhatian 
khusus, sehingga Onrust dibangun dengan 
standar tinggi. Aceh, meskipun penting 
secara religius, dianggap periferal dalam 
kalkulasi ekonomi, sehingga Rubiah 
dibangun secara minimalis. Namun, dalam 
kerangka lebih luas, kedua pulau ini 
memperlihatkan betapa ibadah haji—ritual 
yang seharusnya bersifat spiritual—telah 
dimasukkan ke dalam logika kontrol 
kolonial. Belanda tidak hanya menghitung 
biaya logistik, tetapi juga potensi politik dan 
medis dari mobilitas haji. 

Dengan demikian, Rubiah dan Onrust 
adalah dua wajah dari satu kebijakan yang 
sama. Keduanya menjadi ruang di mana 
jamaah haji diubah statusnya dari peziarah 
menjadi objek kontrol medis dan politik. 
Perbedaan skala dan fasilitas tidak 
mengubah fungsi dasarnya: memastikan 
bahwa mobilitas umat Islam tetap berada 

dalam pengawasan kolonial. Dalam 
perspektif historiografi, perbandingan ini 
memperkuat argumen bahwa ibadah haji di 
Hindia Belanda bukan hanya urusan agama, 
tetapi juga bagian dari dinamika kekuasaan 
global yang menghubungkan Nusantara 
dengan pusat-pusat Islam internasional. 
 
Kesimpulan 

Sejarah haji di Sabang, khususnya 
dengan keberadaan bangunan karantina di 
Pulau Rubiah, merupakan bukti nyata 
bagaimana ritual keagamaan umat Islam di 
Aceh dan Nusantara secara umum 
dipengaruhi oleh faktor-faktor eksternal 
yang melampaui aspek spiritual. Kehadiran 
karantina tersebut menyingkap hubungan 
kompleks antara kolonialisme, kesehatan 
global, dan mobilitas religius. Apa yang pada 
mulanya dipandang sebagai kewajiban 
agama, oleh pemerintah kolonial Belanda 
justru dimaknai sebagai persoalan politik 
dan kesehatan yang harus diawasi dengan 
ketat. 

Bangunan karantina Pulau Rubiah 
tidak dapat dipandang semata-mata sebagai 
fasilitas medis, melainkan sebagai instrumen 
pengawasan kolonial terhadap umat Islam. 
Dengan menggunakan dalih kesehatan—
khususnya pencegahan wabah kolera—
Belanda mampu membenarkan tindakan 
mereka dalam membatasi dan mengawasi 
jamaah haji. Namun di balik itu, 
kekhawatiran terhadap potensi penyebaran 
ide pan-Islamisme dan semangat 
perlawanan yang dapat dibawa pulang 
jamaah dari Mekkah menjadi alasan yang tak 
kalah penting. Dalam konteks Aceh, yang 
memiliki sejarah panjang perlawanan 
terhadap Belanda, kontrol terhadap jamaah 
haji dianggap sebagai upaya strategis untuk 
meredam kemungkinan lahirnya gelombang 
perlawanan baru. 

Dari perspektif masyarakat Aceh, 
keberadaan karantina di Pulau Rubiah 
menciptakan pengalaman ambivalen. Di satu 
sisi, karantina menjadi bagian dari 
rangkaian perjalanan spiritual menuju 
Tanah Suci, sebuah ujian tambahan sebelum 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 104 

Lisa Rukmana 

sampai di Mekkah. Namun di sisi lain, 
karantina juga dipersepsikan sebagai bentuk 
pengekangan yang mempersulit ibadah. 
Jamaah haji harus mengeluarkan biaya 
tambahan, menghadapi ketidaknyamanan 
fasilitas, dan menerima kenyataan bahwa 
ibadah yang sangat pribadi diawasi oleh 
otoritas kolonial. Ketegangan inilah yang 
menjadikan sejarah haji di Sabang kaya akan 
makna, karena ia tidak hanya menceritakan 
soal keberangkatan, tetapi juga soal 
perjuangan dalam mempertahankan 
kebebasan beribadah di tengah 
kolonialisme. 

Keberadaan karantina di Pulau Rubiah 
juga memperlihatkan betapa eratnya 
keterkaitan antara Sabang dengan jaringan 
haji internasional. Sebagai pelabuhan 
strategis, Sabang menghubungkan Aceh 
dengan pusat-pusat pelayaran global, 
seperti Penang, Singapura, dan Colombo, 
yang pada akhirnya menghubungkan 
jamaah dengan pelabuhan Jeddah. Karantina 
Pulau Rubiah menjadi salah satu mata rantai 
dalam jaringan mobilitas Muslim 
internasional. Melalui jaringan ini, Aceh 
semakin menguatkan posisinya sebagai 
Serambi Mekkah, tidak hanya dalam makna 
spiritual, tetapi juga dalam arti geografis dan 
historis. 

Meskipun fungsinya kemudian hilang 
setelah era transportasi udara berkembang, 
bangunan karantina Pulau Rubiah tetap 
memiliki nilai historis yang tinggi. Ia adalah 
monumen bisu dari sebuah era ketika 
perjalanan haji penuh dengan tantangan 
politik, kesehatan, dan logistik. Sayangnya, 
hingga kini sisa-sisa bangunan karantina 
tersebut belum mendapat perhatian serius 
dari pemerintah maupun lembaga 
pelestarian budaya. Padahal, situs ini 
berpotensi besar dikembangkan sebagai 
cagar budaya dan destinasi edukasi, yang 
dapat memperkenalkan generasi muda pada 
sejarah panjang hubungan Aceh dengan 
dunia Islam internasional. 

Dalam kerangka akademis, kajian 
mengenai karantina Pulau Rubiah 
memperlihatkan pentingnya menempatkan 

ibadah haji dalam perspektif multidisipliner. 
Ia bukan hanya soal agama, tetapi juga soal 
kesehatan, kolonialisme, dan mobilitas 
global. Dengan mengkaji jejak karantina ini, 
kita dapat memahami bagaimana 
kolonialisme berusaha mengatur bahkan 
aspek paling privat dari kehidupan umat 
Islam. Lebih jauh lagi, studi ini juga 
memperlihatkan bagaimana umat Islam 
merespons, beradaptasi, dan tetap 
mempertahankan identitas keagamaannya 
meskipun berada dalam cengkeraman 
kekuasaan kolonial. 

Akhirnya, dapat disimpulkan bahwa 
sejarah haji di Sabang, dengan bukti utama 
berupa karantina Pulau Rubiah, 
memberikan gambaran jelas tentang 
pertemuan antara iman dan kekuasaan. Ia 
memperlihatkan bahwa perjalanan spiritual 
tidak pernah sepenuhnya steril dari 
intervensi politik dan sosial. Sabang dan 
Pulau Rubiah menjadi saksi bagaimana 
ibadah yang universal harus melewati jalur 
kolonialisme dan modernitas. Warisan inilah 
yang kini menanti untuk ditafsir ulang, 
dilestarikan, dan dimaknai kembali oleh 
generasi sekarang sebagai bagian dari 
sejarah panjang umat Islam Nusantara.. 

 
Referensi 
Azra, Azyumardi. 2004. The Origins of Islamic 

Reformism in Southeast Asia: 

Networks of Malay-Indonesian and 

Middle Eastern ‘Ulama’ in the 

Seventeenth and Eighteenth 

Centuries. Honolulu: University of 

Hawai‘i Press. 

Bousquet, Gwendolyn. 2012. The Regulation 

of Hajj in Colonial Indonesia. Leiden: 
KITLV Press. 

Clarence-Smith, William G. 1985. Islam and 

the Abolition of Slavery. London: 
Hurst. 

Houben, Vincent. 1995. Kerajaan Aceh: 

Zaman Sultan Iskandar Muda (1607–

1636). Jakarta: Balai Pustaka. 



Indonesian Journal of Islamic History and Culture 
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105 

P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934 

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam                                                                                                | 105 

Lisa Rukmana 

Khan, Sher Banu. 2008. The Contest for Malay 

Authority: Colonialism, Islam and the 

Hajj. Singapore: NUS Press. 

Laffan, Michael. 2003. Islamic Nationhood 

and Colonial Indonesia: The Umma 

below the Winds. London: 

RoutledgeCurzon. 

Noer, Deliar. 1980. Gerakan Modern Islam di 

Indonesia 1900–1942. Jakarta: 

LP3ES. 

Reid, Anthony. 2005. An Indonesian Frontier: 

Acehnese and Other Histories of 

Sumatra. Singapore: NUS Press. 

Schrieke, B.J.O. 1955. Indonesian Sociological 

Studies. The Hague: W. van Hoeve. 

Tagliacozzo, Eric. 2009. Southeast Asia and 

the Middle East: Islam, Movement, 

and the Longue Durée. Stanford: 
Stanford University Press. 

Tagliacozzo, Eric. 2013. The Longest Journey: 

Southeast Asians and the Pilgrimage 

to Mecca. Oxford: Oxford University 
Press. 

Winstedt, R. O. 1932. Muslim Tombstones in 
Raffles Museum. Journal of the 
Malayan Branch of the Royal Asiatic 
Society, 10(1 (113), 6-8. 

 


