Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

Sabang and the Traces of the Nusantara Hajj: Colonialism,
Quarantine, and Islamic Mobility

Lisa Rukmana
Universitas Jambi
D4 lisarukmana@unja.ac.id

Abstract

This study examines the history of the hajj pilgrimage through Sabang from the late nineteenth
to the mid-twentieth century, with particular focus on the establishment of the quarantine
facilities on Pulau Rubiah. Opened by the Dutch as a vrije haven in 1881, Sabang initially served
as an international coaling station but later emerged as an important hub for pilgrims
departing from Aceh and northern Sumatra. Employing the historical method, this research
traces colonial archives, travel reports, medical records, and secondary literature, following
the stages of heuristics, source criticism, interpretation, and historiography. The findings
demonstrate that the hajj through Sabang was not solely a religious journey but was deeply
intertwined with colonial politics and global health concerns. The Rubiah quarantine station
was constructed to prevent the spread of diseases such as cholera, yet it simultaneously
functioned as a political instrument to monitor pilgrims suspected of carrying pan-Islamist
ideas from Mecca. The experience of quarantine on Rubiah was interpreted differently: for the
colonial authorities it represented a biopolitical mechanism of control, whereas for the
pilgrims it was understood as an additional spiritual trial within the hajj journey. Thus, the
history of the hajj in Sabang reveals the intersection of faith, colonialism, and maritime
globalization within a uniquely situated space.

Keywords: Sabang, history of hajj in Aceh, Rubiah Island, hajj quarantine

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan
Mobilitas Islam

Abstrak

Penelitian ini mengkaji sejarah perjalanan haji melalui Sabang sejak akhir abad ke-19
hingga pertengahan abad ke-20 dengan fokus pada pembangunan fasilitas karantina di
Pulau Rubiah. Sabang, yang dibuka Belanda sebagai vrije haven sejak 1881, awalnya
berfungsi sebagai pelabuhan batu bara internasional, namun kemudian juga menjadi simpul
penting dalam mobilitas jamaah haji dari Aceh dan Sumatra bagian utara. Penelitian ini
menggunakan metode sejarah, yaitu dengan menelusuri sumber arsip kolonial, laporan
perjalanan, catatan medis, serta literatur sekunder, kemudian melalui tahapan heuristik,
kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
perjalanan haji melalui Sabang tidak hanya berkaitan dengan dimensi religius, tetapi juga
erat dengan politik kolonial dan kesehatan global. Karantina Pulau Rubiah dibangun untuk
mencegah penyebaran penyakit seperti kolera, namun pada saat yang sama berfungsi
sebagai instrumen kontrol politik untuk mengawasi jamaah yang dicurigai membawa
gagasan pan-Islamisme dari Mekkah. Pengalaman karantina di Rubiah dimaknai beragam
oleh masyarakat Aceh: bagi pemerintah kolonial sebagai mekanisme biopolitik, sementara
bagi jamaah sebagai ujian tambahan dalam rangkaian ibadah haji. Dengan demikian, sejarah
haji di Sabang memperlihatkan pertemuan antara iman, kolonialisme, dan globalisasi
maritim dalam satu ruang yang unik.

Kata kunci: Sabang, sejarah haji di Aceh, Pulau Rubiah, karantina haji

Submitted: 24-09-2025 || Accepted: 28-11-2025 || Published: 30-11-2025 | 94

DOLI: https://doi.org/10.22373/ijihc.v6i2.8455


mailto:lisarukmana@unja.ac.id

Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

Pendahuluan

Ibadah haji merupakan salah satu
rukun Islam yang memiliki dimensi spiritual,
sosial, sekaligus politik. Sejak berabad-abad,
umat Islam di Nusantara telah menempuh
perjalanan jauh menuju Mekkah untuk
melaksanakan ibadah ini. Di balik dimensi
keagamaan, perjalanan haji juga membentuk
jaringan mobilitas manusia, pertukaran
budaya, dan hubungan lintas kawasan yang
menghubungkan dunia Melayu-Nusantara
dengan pusat Islam di Timur Tengah (Azra
2004). Dalam konteks inilah, Pulau Sabang
(Pulau Weh) yang terletak di ujung barat
Indonesia memainkan peranan penting,
terutama sejak akhir abad ke-19 hingga awal
abad ke-20, ketika jalur laut masih menjadi
sarana utama transportasi jamaah haji.

Pulau Sabang mulai dikenal luas
setelah Belanda menjadikannya sebagai
vrijhaven (pelabuhan bebas) pada 1881.
Letaknya yang strategis di pintu masuk Selat
Malaka dan dekat dengan jalur pelayaran
internasional menjadikan Sabang titik
singgah penting bagi kapal-kapal yang
berlayar antara Eropa, India, dan Asia
Tenggara (Reid 2005). Pembangunan
infrastruktur pelabuhan, gudang batu bara,
dan fasilitas logistik menjadikan Sabang
sebagai salah satu pelabuhan modern di
kawasan barat Hindia Belanda. Hal ini tidak
hanya berdampak pada perdagangan, tetapi
juga memberi alternatif bagi umat Islam di
Aceh dan sekitarnya untuk menunaikan
ibadah haji melalui jalur laut yang lebih
dekat.

Sebelum abad ke-19, jamaah haji dari
Nusantara biasanya berangkat melalui
pelabuhan-pelabuhan besar di Jawa
(Batavia, Semarang, atau Surabaya), atau
melalui jalur perdagangan yang singgah di
Singapura dan Penang. Namun,
perkembangan pelabuhan Sabang
memberikan peluang baru bagi masyarakat
Aceh untuk memulai perjalanan haji lebih
dekat dari tanah mereka. Jalur yang lazim
digunakan adalah Sabang-Penang-
Colombo-Jeddah, dengan Penang berfungsi
sebagai pusat transit utama di kawasan

(Tagliacozzo 2013). Dengan demikian,
Sabang menjadi salah satu pintu gerbang
penting yang menghubungkan jamaah haji
Aceh dengan jaringan pelayaran
internasional.

Namun, perjalanan haji bukan hanya
soal ibadah. Bagi pemerintah kolonial
Belanda, haji juga memiliki implikasi politik.
Sejak Perang Aceh meletus pada 1873,
Belanda selalu khawatir dengan potensi
perlawanan yang dipengaruhi oleh ide-ide
pan-Islamisme dan solidaritas umat Islam
global (Schrieke 1955). Jamaah haji
dianggap sebagai kelompok potensial yang
dapat membawa pulang semangat jihad dan
gagasan politik dari Mekkah. Kekhawatiran
ini kemudian diwujudkan dalam regulasi
ketat, salah satunya melalui Ordonantie
Hadji tahun 1903 yang mengatur biro
perjalanan, perizinan, serta pengawasan
ketat terhadap jamaah (Houben 1995, 99).

Sabang, meskipun bukan pusat
administratif besar seperti Batavia atau
Surabaya, tetap tidak luput dari pengawasan
kolonial. Setiap kapal yang mengangkut
jamaah dicatat, agen perjalanan diperiksa,
dan jamaah yang kembali dari Tanah Suci
sering diawasi (Bousquet 2012, 75).
Pengawasan ini menunjukkan bahwa ibadah
haji dipandang pemerintah kolonial bukan
sekadar ritual keagamaan, tetapi juga
fenomena  politkk yang  berpotensi
mengancam stabilitas kekuasaan di Aceh.

Selain faktor pengawasan, dinamika
global juga turut memengaruhi peran
Sabang dalam perjalanan haji. Perang Dunia
[ (1914-1918) menimbulkan gangguan
serius terhadap jalur pelayaran
internasional, sehingga banyak jamaah yang
terpaksa menunda keberangkatan
(Clarence-Smith 1985, 54). Meski begitu,
Sabang tetap dipakai sebagai pelabuhan
persinggahan strategis karena posisinya di
jalur logistik kolonial. Pada masa Perang
Dunia II dan pendudukan Jepang (1942-
1945), perjalanan haji praktis terhenti,
karena pelayaran internasional dihentikan

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 95

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

dan pelabuhan Sabang berada di bawah
kontrol militer Jepang (Khan 2008, 142).

Pasca kemerdekaan Indonesia pada
1945, jalur pemberangkatan haji ditata
ulang. Pemerintah Republik menempatkan
pelabuhan-pelabuhan besar seperti Belawan
(Medan) sebagai pusat keberangkatan
jamaah Sumatra (Noer 1980, 288).
Sementara itu, sejak 1970-an, moda
transportasi udara mulai menggantikan
kapal laut sebagai sarana utama ibadah haji.
Seiring perkembangan ini, peran Sabang
sebagai pintu gerbang haji semakin
berkurang. Meski begitu, jejak sejarah
Sabang dalam jaringan haji Nusantara tetap
penting, terutama dalam memori kolektif
masyarakat Aceh.

Latar belakang sejarah haji di Sabang
tidak hanya menggambarkan dinamika
mobilitas keagamaan, tetapi juga
memperlihatkan pertemuan antara iman,
politik kolonial, dan geografi strategis. Dari
satu sisi, Sabang menjadi simbol kemudahan
akses bagi jamaah Aceh untuk melaksanakan
ibadah haji. Dari sisi lain, ia juga menjadi
arena intervensi kolonial yang mencurigai
haji sebagai sumber perlawanan. Situasi ini
menunjukkan bahwa perjalanan haji dari
Aceh melalui Sabang tidak pernah
sepenuhnya lepas dari konteks politik dan
ekonomi global.

Di samping dimensi politik, sejarah haji
di Sabang juga menyimpan warisan sosial
dan budaya. Pulangnya jamaah haji tidak
hanya membawa pulang gelar sosial “haji,”
tetapi juga membawa serta teks-teks
keagamaan, pakaian, dan praktik budaya
dari Arab yang memperkaya tradisi lokal
(Laffan 2003, 176). Hal ini memperkuat citra
Aceh sebagai Serambi Mekkah, sebuah
julukan yang tidak hanya lahir dari posisi
geografisnya yang strategis, tetapi juga dari
intensitas hubungan keagamaan dengan
dunia Islam internasional.

Dengan demikian, membicarakan haji
di Sabang berarti membicarakan
persimpangan antara ritual keagamaan dan
dinamika sejarah global. Sabang tidak hanya
menjadi pelabuhan batu bara, tetapi juga

saksi bisu dari ribuan jamaah yang
menempuh perjalanan spiritual mereka.
Latar belakang inilah yang penting untuk
dikaji lebih dalam, baik melalui arsip
kolonial, catatan perjalanan, maupun tradisi
lisan masyarakat setempat.

Kajian tentang haji di Sabang sekaligus
memperkaya wacana tentang sejarah
maritim Islam di Nusantara. la menunjukkan
bagaimana pelabuhan-pelabuhan lokal
dapat memainkan peran besar dalam
menghubungkan komunitas Muslim dengan
pusat-pusat spiritual Islam (Tagliacozzo
2009, 211). Dalam konteks akademik,
penelitian ini relevan untuk memahami
bagaimana mobilitas religius, kekuasaan
kolonial, dan dinamika geopolitik saling
berkelindan = membentuk  pengalaman
keagamaan masyarakat.

Akhirnya, latar belakang ini
menegaskan bahwa sejarah haji di Sabang
bukan hanya soal ritual perjalanan ke
Mekkah, tetapi juga tentang bagaimana
sebuah pulau kecil di ujung barat Indonesia
terhubung dengan dunia yang lebih luas.
Sabang menjadi contoh bagaimana geografi,
politik, dan agama bertemu dalam satu
ruang, membentuk jejak sejarah yang hingga
kini masih terasa dalam identitas keislaman
masyarakat Aceh.

Kajian Literatur

Kajian mengenai sejarah haji di
Indonesia merupakan bidang penelitian
yang telah menarik perhatian banyak
sarjana, baik dari dalam maupun luar negeri.
Namun, fokus khusus pada peran pelabuhan
kecil seperti Sabang masih relatif terbatas.
Literatur yang tersedia lebih banyak
menitikberatkan pada kajian umum tentang
haji di Nusantara, jaringan maritim Asia
Tenggara-Timur Tengah, serta dinamika
kolonial yang mengatur mobilitas jamaah.
Karena itu, peninjauan literatur sangat
penting untuk memahami posisi Sabang
dalam konteks sejarah perjalanan haji yang
lebih luas.

Sejarah haji di Nusantara sejatinya
telah terhubung dengan jaringan intelektual

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 96

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

Islam sejak abad ke-17. Azyumardi Azra
(2004) menunjukkan bahwa perjalanan haji
kala itu bukan sekadar ibadah, tetapi juga
jalur transmisi keilmuan yang memperkuat
hubungan ulama Nusantara dengan pusat-
pusat studi Islam di Timur Tengah. Melalui
mobilitas ini lahir jaringan keilmuan dan
gagasan pembaruan yang kemudian
memengaruhi perkembangan intelektual
Islam di Asia Tenggara.

Mobilitas keagamaan tersebut sejak
awal berjalin erat dengan jaringan maritim.
Posisi geografis Asia Tenggara yang strategis
membuat kawasan ini menjadi lintasan
penting dalam pelayaran internasional. Reid
(2005) menekankan bahwa sebelum adanya
modernisasi transportasi, jamaah haji dari
Nusantara umumnya mengikuti jalur dagang
yang singgah di pelabuhan-pelabuhan besar
seperti Batavia, Melaka, Penang, dan Aceh.
Dengan demikian, perjalanan haji selalu
terkait dengan arus perdagangan, migrasi,
dan mobilitas manusia di kawasan maritim
Asia Tenggara.

Ketika memasuki masa kolonial,
perjalanan haji mengalami pengawasan
yang lebih ketat. Schrieke (1955) mencatat
bahwa pemerintah Belanda memandang haji
sebagai potensi ancaman politik karena
dianggap dapat membawa ide-ide pan-
[slamisme yang subversif. Kekhawatiran ini
melahirkan regulasi seperti Ordonantie
Hadji 1903 yang mengatur izin perjalanan,
agen resmi, serta pengawasan terhadap
jamaah (Houben 1995). Dalam pandangan
kolonial, haji bukan semata ritual
keagamaan, tetapi fenomena sosial-politik
yang harus dikendalikan demi stabilitas.

Namun, seiring berkembangnya
modernisasi pelayaran pada akhir abad ke-
19 dan awal abad ke-20, kolonialisme
maritim ikut membentuk rute dan pola
mobilitas jamaah. Tagliacozzo (2009)
menunjukkan bahwa kolonial
memanfaatkan teknologi pelayaran modern
serta  birokrasi = administratif = untuk
mengontrol arus jamaah haji. Proses ini
memperluas pengawasan, tidak hanya di
pelabuhan besar tetapi juga pada simpul-

simpul kecil yang dianggap strategis.
Bousquet (2012) menegaskan bahwa
bahkan pelabuhan kecil pun tidak lepas dari
mekanisme kontrol tersebut.

Dalam konteks inilah Sabang mulai
memperoleh tempatnya. Pengembangan
Sabang sebagai pelabuhan modern sejak
1881 menjadikannya vrijhaven yang
melayani kapal-kapal internasional,
terutama kapal batu bara (Reid 2005).
Letaknya yang dekat dengan Selat Malaka
menjadikan Sabang titik transit penting
dalam pelayaran global, termasuk kapal-
kapal yang mengangkut jamaah haji. Eric
Tagliacozzo (2013) mencatat bahwa Sabang
menjadi bagian dari jaringan rute haji yang
terhubung dengan Penang, Singapura, dan
Colombo.

Meski demikian, kajian akademis
tentang Sabang lebih sering menyoroti
aspek ekonomi atau militernya, sementara
dimensi  religiusnya  relatif = kurang
diperhatikan. Padahal, penelitian Khan
(2008) menunjukkan bahwa jalur Sabang-
Penang-Colombo-Jeddah menjadi rute
penting bagi jamaah haji asal Sumatra,
khususnya Aceh. Meskipun tidak sebesar
Batavia atau Surabaya, Sabang menyediakan
akses yang lebih dekat bagi wilayah barat
Nusantara.

Peran Sabang juga dipengaruhi oleh
dinamika global. Clarence-Smith (1985)
mencatat bahwa  Perang Dunia 1
menyebabkan jalur pelayaran terganggu
sehingga keberangkatan jamaah melalui
Sabang mengalami hambatan signifikan.
Situasi ini berulang pada masa pendudukan
Jepang (1942-1945), ketika pelayaran haji
praktis terhenti karena Sabang
dialihfungsikan sebagai pangkalan militer.

Setelah kemerdekaan, posisi Sabang
semakin merosot. Pemerintah Indonesia
menata ulang sistem keberangkatan haji dan
memusatkannya di pelabuhan-pelabuhan
besar seperti Belawan dan Tanjung Priok
(Noer 1980). Modernisasi transportasi
udara sejak 1970-an semakin memperkecil
peran Sabang dalam jaringan haji. Meski
demikian, jejak historisnya tetap hidup

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 97

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

dalam ingatan kolektif masyarakat Aceh
yang pernah melalui pelabuhan ini dalam
perjalanan mereka menuju Tanah Suci.

Selain aspek politik, ekonomi, dan
transportasi, pengalaman haji melalui
Sabang juga meninggalkan dampak sosial-
budaya. Laffan (2003) menekankan bahwa
kepulangan jamaah membawa gelar sosial,
praktik keagamaan, teks, dan gaya hidup
yang memperkaya tradisi lokal. Dalam
konteks Aceh, hal ini memperkuat citra
daerah tersebut sebagai Serambi Mekkah.
Kisah perjalanan melalui Sabang masih
menjadi bagian dari narasi keluarga di Aceh,
memperlihatkan bahwa pelabuhan ini
merupakan ruang simbolik yang
menghubungkan masyarakat Aceh dengan
dunia Islam global. Sayangnya, dimensi
sosial-budaya ini masih jarang mendapat
perhatian akademis.

Dari tinjauan literatur tersebut tampak
bahwa kajian tentang haji di Nusantara
sangat kaya, terutama terkait regulasi
kolonial, jaringan maritim, dan
perkembangan  mobilitas = keagamaan.
Namun, Sabang sebagai salah satu simpul
penting dalam jaringan tersebut masih
kurang mendapat sorotan. Sebagian besar
penelitian lebih menitikberatkan pada
pelabuhan besar di Jawa atau pada rute-rute
utama Asia Tenggara. Karena itu, penelitian
lebih lanjut mengenai Sabang dapat mengisi
celah penting dalam historiografi haji di
Nusantara. Kajian terhadap pelabuhan kecil
seperti Sabang tidak hanya memperluas
pemahaman  kita tentang mobilitas
keagamaan, tetapi juga membuka perspektif
baru tentang bagaimana kolonialisme,
geopolitik, dan religiusitas saling
berinteraksi di sebuah pulau kecil di ujung
barat Indonesia.

Pembahasan

Sejarah mengenai pelaksanaan ibadah
haji paling awal di Asia Tenggara secara
eksplisit dapat ditelusuri sejak abad ke-15
Masehi. Salah satu bukti pentingnya adalah

Cambay, yang wafat pada tahun 1459 M.
Nisan tersebut ditemukan di dekat dinding
benteng Melaka oleh pihak Inggris pada
akhir abad ke-19, kemudian diserahkan
kepada Raffles Museum di Singapura, dan
kini tersimpan di Asian Civilisations
Museum (ACM), Singapura (Winstedt,
1932).

Pada nisan tersebut terukir inskripsi
yang menyebutkan gelar Nahkoda Haji
Cambay. Istilah nahkoda dalam bahasa
Melayu merujuk pada seorang kapten kapal
(Winstedt, 1932). Sementara itu, gelar haji
disematkan kepada seorang Muslim yang
telah menunaikan ibadah haji di Mekkah.
Adapun sebutan Cambay menunjuk pada
sebuah wilayah pelabuhan penting di
Gujarat, India. Dapat dipahami bahwa
Nahkoda Haji Cambay adalah seorang
kapten kapal asal Gujarat yang telah
menunaikan ibadah haji. Hal ini selaras
dengan fakta sejarah bahwa pada abad ke-15
M, pedagang Muslim Gujarat memainkan
peran signifikan dalam jaringan
perdagangan internasional di Asia Tenggara,
khususnya di Melaka. Bahkan, sumber-
sumber sezaman menyebutkan bahwa
Melaka memiliki empat pelabuhan atau
kawasan perdagangan yang masing-masing
dikelola oleh komunitas pedagang berbeda,
salah satunya oleh komunitas Gujarat.

Penemuan nisan tersebut memiliki arti
penting bahwa sejak abad ke-15 ibadah haji
telah dikenal, dihormati, dan mendapat
tempat terhormat di kalangan masyarakat
Muslim Asia Tenggara. Gelar haji bukan
hanya simbol religius, melainkan juga
sebuah status sosial yang bernilai, sehingga
penyebutannya pada sebuah batu nisan
dianggap prestisius. Lebih jauh, ibadah haji
pada masa itu juga berkelindan dengan
aspek ekonomi, karena perjalanan haji
biasanya terkait erat dengan aktivitas
perdagangan maritim. Dengan demikian,
nisan Nahkoda Haji Cambay bukan sekadar
penanda individu, melainkan juga bukti
konkret tentang keterhubungan antara

penemuan sebuah nisan kuno di Melaka spiritualitas Islam, perdagangan, dan
yang bertuliskan nama Nahkoda Haji
Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 98

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

mobilitas lintas samudra di Asia Tenggara
pada masa awal.

Tokoh lain yang diyakini pernah
menunaikan ibadah haji adalah Hamzah
Fansuri, seorang sufi besar dari Aceh yang
hidup pada abad ke-16 hingga awal abad ke-
17. Ia dikenal luas sebagai penyair mistik
dengan karya-karya yang sangat
berpengaruh dalam perkembangan tasawuf
di dunia Melayu. Catatan tentang
perjalanannya ke Mekkah  memberi
gambaran bahwa Sumatra pada masa itu
telah memiliki hubungan erat dengan pusat-
pusat Islam di Timur Tengah, sekaligus
menjadi jalur penting dalam mobilitas
keagamaan umat Islam Nusantara. Dalam
salah satu syair terkenalnya, Hamzah
Fansuri menyinggung pengalaman hajinya
dengan ungkapan: “Di dalam Makkah
mencari Tuhan di Bait al-Ka‘'bah / Di Barus ke
Kudus terlalu payah / Akhirnya dapat di
dalam rumah.” Syair ini memperlihatkan
bahwa ibadah haji tidak hanya dipandang
sebagai kewajiban ritual, tetapi juga sebagai
perjalanan spiritual yang mendalam. Dengan
demikian, sejak masa Hamzah Fansuri,
tradisi berhaji di Aceh telah memiliki
dimensi intelektual dan sufistik yang kuat,
menjadi fondasi penting bagi perkembangan
jaringan keilmuan Islam di kawasan ini.

Keterhubungan antara Aceh dan pusat-
pusat ilmu Islam tersebut semakin terlihat
jelas pada figur-figur ulama generasi
berikutnya. Tokoh penting lainnya adalah
Abdul Rauf as-Singkili, seorang mufti di
Kesultanan Aceh yang menimba ilmu di
Tanah Arab selama kurang lebih sembilan
belas tahun. Ia diperkirakan berangkat
sekitar tahun 1642 dan kembali ke Aceh
pada 1661 atau 1662 Masehi. Selama masa
pengembaraannya, ia belajar di berbagai
pusat keilmuan Islam, termasuk Yaman,
Mekkah, dan Madinah, serta berguru kepada
banyak ulama terkemuka. Pengalamannya
tinggal lama di Haramain tidak hanya
memperdalam ilmu agama, tetapi juga
meneguhkan hubungan erat antara Aceh
dengan pusat-pusat Islam di Timur Tengah.
Dengan demikian, kisah perjalanan Abdul

Rauf as-Singkili menunjukkan keberlanjutan
tradisi intelektual dan mobilitas keagamaan
yang telah terlihat sejak masa Hamzah
Fansuri, serta memperlihatkan bagaimana
haji menjadi ruang pertemuan budaya,
transmisi ilmu, dan pembentukan otoritas
keagamaan di Aceh.

Akar tradisi haji yang telah menguat
sejak abad ke-16 hingga ke-17 tersebut
memberikan  latar bagi memahami
perkembangan perjalanan jamaah Aceh dan
Nusantara pada masa kolonial. Sejarah haji
di Aceh dan peran Sabang di dalamnya tidak
dapat dilepaskan dari konteks yang lebih
luas mengenai perjalanan jamaah Nusantara
menuju Tanah Suci. Sejak abad ke-16, Aceh
dikenal sebagai salah satu pusat keislaman
terbesar di Asia Tenggara, dan banyak ulama
serta jamaah yang menempuh perjalanan ke
Mekkah melalui jalur laut yang berhubungan
langsung dengan India, Gujarat, dan Yaman
(Azra 2004). Namun, ketika kolonialisme
Belanda semakin menguasai Nusantara pada
abad ke-19, sistem perjalanan haji mulai
diatur secara lebih ketat. Dalam konteks
perubahan inilah Sabang yang sejak 1881
ditetapkan sebagai pelabuhan bebas (vrije
haven) muncul sebagai salah satu simpul
penting dalam perjalanan haji modern.
Lokasinya yang strategis di pintu masuk
Samudra Hindia dan kedekatannya dengan
jalur internasional Selat Malaka menjadikan
Sabang persinggahan alami kapal-kapal
yang membawa jamaah dari Sumatra, Jawa,
dan bahkan Malaya sebelum melanjutkan
pelayaran ke Penang, Kolombo, atau
langsung menuju Jeddah (Reid 2010).
Dengan demikian, perkembangan Sabang
sebagai pelabuhan bebas merupakan
kelanjutan dari peran historis Aceh sebagai
gerbang  mobilitas  keagamaan  dan
intelektual dunia Melayu.Pentingnya Sabang
dalam jaringan haji Nusantara makin
tampak setelah Belanda menetapkan Hajj
Ordonnantie pada 1903, yang mengatur
ketat jumlah, syarat, dan mekanisme
keberangkatan jamaah haji dari wilayah
Hindia Belanda (Steenbrink 1993). Regulasi
ini lahir dari kekhawatiran kolonial bahwa

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 99

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

ibadah haji tidak hanya berdampak spiritual,
tetapi juga politis, karena jamaah yang
kembali dari Mekkah sering membawa

gagasan pan-Islamisme dan semangat
perlawanan terhadap kolonialisme
(Tagliacozzo 2013). Dengan demikian,

perjalanan haji tidak sekadar dipandang
sebagai urusan keagamaan, melainkan
sebagai potensi ancaman politik. Belanda
kemudian menerapkan kebijakan kontrol
melalui agen pelayaran resmi, izin

berangkat, dan karantina kesehatan. Dalam
konteks inilah Sabang, bersama Pulau
Rubiah di dekatnya, berperan sebagai titik
krusial dalam sistem pengawasan haji.

Groet ult Sabang

.......................... 2635

Pelabuhan Sabang antara tahun 1897 dan
1906 (Sumber: KITLV)

Pulau Rubiah menjadi saksi paling jelas
atas kebijakan kolonial tersebut. Di pulau
kecil yang terletak di barat laut Sabang ini,
Belanda membangun fasilitas karantina
khusus untuk jamaah haji. Bangunan ini
berfungsi sebagai ruang isolasi sementara
bagi jamaah yang baru pulang dari Tanah
Suci sebelum mereka diizinkan kembali ke
daratan Aceh dan Sumatra. Alasan utama
pembangunan fasilitas ini adalah
kekhawatiran terhadap penyebaran
penyakit menular, terutama kolera dan pes,
yang pada akhir abad ke-19 dan awal abad
ke-20 sering mewabah di jalur haji
(Boomgaard 2007). Karantina di Pulau
Rubiah merupakan bagian dari sistem global
karantina yang juga diterapkan di Terusan
Suez, Djibouti, dan Singapura (Peters 1996).
Dengan adanya sistem ini, Belanda ingin
memastikan bahwa jamaah haji dari Hindia

Belanda tidak menjadi sumber penyebaran
penyakit mematikan yang bisa mengganggu
stabilitas sosial-ekonomi.

Kebijakan karantina di Pulau Rubiah
tidak dapat dilepaskan dari konteks
biopolitik  kolonial. = Michel Foucault
menyebut praktik semacam ini sebagai
bentuk “governmentality” di mana negara
kolonial menggunakan instrumen kesehatan
untuk mengontrol populasi (Foucault 1978).
Di Sabang, kontrol itu termanifestasi melalui
pengawasan ketat atas jamaah haji, dengan
alasan medis tetapi sesungguhnya juga sarat
muatan politik. Jamaah yang dikarantina di
Pulau Rubiah tidak hanya diperiksa
kesehatannya, melainkan juga didata
identitasnya, diperiksa barang bawaannya,
dan kadang diawasi kontak sosialnya.
Catatan arsip kolonial menunjukkan bahwa
jamaah  yang  dianggap  berpotensi
menimbulkan keresahan politik bisa ditahan
lebih lama atau bahkan dipantau setelah
mereka kembali ke kampung halaman (Van
Bruinessen 1990). Dengan demikian, Pulau
Rubiah bukan sekadar ruang medis,
melainkan juga instrumen politik kolonial
dalam mengatur pergerakan umat Islam
Aceh.

Bangunan karantina di Pulau Rubiah
sendiri terdiri atas barak-barak sederhana
yang dibangun dari material lokal, namun
dirancang sesuai standar kesehatan kolonial.
Ruang-ruang di dalamnya dipisahkan antara
laki-laki dan perempuan, dilengkapi dengan
dapur umum, ruang pemeriksaan kesehatan,
serta pos pengawas Belanda. Jamaah
biasanya harus menjalani masa tinggal
selama 5-10 hari, tergantung hasil
pemeriksaan medis yang mereka terima.
Berdasarkan laporan-laporan kolonial dan
catatan perjalanan sezaman, pengalaman
karantina di Pulau Rubiah sering
digambarkan sebagai fase yang cukup berat
dalam perjalanan haji. Setelah menempuh
pelayaran panjang dari Jeddah, jamaah
harus menunggu lagi dalam kondisi yang
sering kali terbatas kenyamanannya
sebelum dapat kembali ke kampung
halaman (Iskandar 2015). Meski demikian,

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 100

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

bagi sebagian jamaah masa itu, karantina
kerap dimaknai sebagai ujian tambahan
yang memperkaya  aspek  spiritual
perjalanan haji mereka.

Bangunan karantina haji di Pulau Rubiah
yang kini rusak dan tertutup semak belukar,
dengan jalan setapak yang masih terlihat

menghubungkan dua bangunan
peninggalan kolonial tersebut
(Foto: Lisa Rukmana, 2025)

Fungsi Pulau Rubiah sebagai karantina
jamaah haji berlanjut hingga masa
pendudukan Jepang pada 1942. Namun,
selama Perang Dunia 1], jalur pelayaran haji
praktis terhenti karena konflik global dan
keterbatasan transportasi. Setelah Indonesia
merdeka pada 1945, sistem keberangkatan
haji mengalami perubahan besar. Sabang
yang sebelumnya dikuasai Belanda dan
menjadi pelabuhan internasional penting,
secara perlahan kehilangan fungsinya
sebagai pusat transit haji. Jamaah Aceh
kemudian lebih sering berangkat melalui
pelabuhan Belawan di Medan atau melalui
jalur udara dari Banda Aceh setelah 1970-an
(Noer 1983). Pulau Rubiah pun akhirnya
ditinggalkan, dan bangunan karantina di
sana perlahan hancur karena tidak terurus.
Hingga kini, sisa-sisa bangunan karantina itu
masih dapat dijumpai, meski hanya berupa
puing-puing, sebagai jejak nyata sejarah
kolonialisme dan ibadah haji di Sabang.

Pengalaman jamaah haji Aceh melalui
Sabang menyimpan makna sosial-budaya
yang dalam. Bagi masyarakat Aceh, haji
bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan
juga simbol status sosial dan spiritual. Gelar
“haji” memberi posisi terhormat dalam
komunitas, sehingga perjalanan ke Tanah
Suci selalu diceritakan turun-temurun.
Dalam beberapa kisah lisan menyebut
bahwa jamaah yang wafat di Pulau Rubiah
dimakamkan di sana, sehingga pulau itu
menjadi semacam tanah suci kecil di Aceh
(Siegel 2000). Memori kolektif ini masih
hidup di kalangan masyarakat Sabang
hingga  kini, meski tidak banyak
didokumentasikan secara resmi.

Selain itu, jejak Sabang dalam sejarah
haji juga menunjukkan dinamika global.
Dengan menjadikan Sabang sebagai titik
transit, jamaah haji Aceh terhubung
langsung dengan jaringan pelayaran
internasional. Hal ini memperkuat gagasan
bahwa haji adalah salah satu bentuk
mobilitas global paling tua, yang tidak hanya
menyebarkan praktik religius tetapi juga ide,
budaya, dan bahkan perlawanan politik
(Tagliacozzo 2013). Jamaah Aceh yang
berangkat dari Sabang sering berinteraksi
dengan jamaah dari Malaya, India, atau
Timur Tengah, sehingga membawa pulang
perspektif baru tentang Islam dan dunia.
Inilah salah satu alasan mengapa Belanda
begitu waspada terhadap haji, karena
mereka menyadari bahwa pertemuan lintas-
bangsa di Mekkah bisa menumbuhkan
solidaritas anti-kolonial di Nusantara.

Meskipun kini Sabang tidak lagi
menjadi pusat keberangkatan haji, warisan
sejarahnya tetap penting. Pulau Rubiah yang
pernah menjadi tempat Kkarantina Kkini
menjadi destinasi wisata, terutama wisata
bahari. Namun, banyak pengunjung yang
tidak mengetahui bahwa pulau itu
menyimpan  sejarah  kelam  tentang
pengawasan kolonial terhadap jamaah haji.
Beberapa pihak di Aceh berusaha
mengangkat kembali kisah ini agar menjadi
bagian dari kesadaran publik. Upaya ini
penting bukan hanya untuk melestarikan

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 101

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

sejarah  lokal, tetapi juga  untuk
menunjukkan bagaimana praktik ibadah
global seperti haji selalu terkait dengan
dinamika politik dan kekuasaan. Dengan
demikian, Sabang dan Pulau Rubiah dapat
dipahami sebagai ruang pertemuan antara
religiusitas Islam dan biopolitik kolonial,
antara spiritualitas dan kontrol politik.

Dalam analisis historiografis,
pengalaman haji di Sabang mengungkapkan
bagaimana kolonialisme Belanda
menggunakan instrumen kesehatan,

pelayaran, dan regulasi untuk mengatur
kehidupan umat Islam. Melalui karantina
Pulau Rubiah, Belanda tidak hanya
mencegah penyebaran penyakit, tetapi juga
mengendalikan pergerakan, identitas, dan
bahkan gagasan jamaah. Praktik ini sejalan
dengan apa yang disebut Foucault sebagai
“anatomi politik tubuh,” yakni penguasaan
kolonial atas tubuh individu dan kolektif.
Namun, di balik kontrol itu, jamaah tetap
menemukan makna  spiritual dalam
perjalanan mereka. Kisah-kisah tentang
kesabaran menghadapi karantina, doa-doa
yang dipanjatkan di Pulau Rubiah, dan
semangat kembali ke kampung halaman
dengan status “haji” menunjukkan bahwa
religiusitas mampu bertahan di tengah
represi politik. Inilah yang menjadikan
sejarah haji di Sabang tidak hanya relevan
sebagai kajian lokal, tetapi juga sebagai
refleksi global tentang hubungan antara
agama, kolonialisme, dan mobilitas manusia.

Jika Pulau Rubiah di Sabang
mencerminkan bagaimana Belanda menata
jalur haji dari Aceh dan Sumatra, maka Pulau
Onrust di Teluk Jakarta menunjukkan
dimensi lain dari kebijakan kolonial dalam
mengatur perjalanan haji di Nusantara.
Pulau Onrust sejak abad ke-17 sudah
menjadi  bagian  dari  infrastruktur
pertahanan dan pelayaran VOC, namun pada
akhir abad ke-19 hingga awal abad ke-20 ia
beralih fungsi menjadi stasiun karantina haji
terbesar di Hindia Belanda (Abeyasekere
1987). Letaknya yang dekat dengan Batavia
membuatnya  menjadi  titlkk = utama
pemeriksaan jamaah yang berangkat dan

pulang haji dari Jawa, wilayah yang jumlah
jamaahnya paling banyak di seluruh
Nusantara.

Perbandingan antara Rubiah dan
Onrust menyingkap perbedaan skala, fungsi,
dan signifikansi politik. Onrust jauh lebih
besar dan lebih terorganisasi. Di sana
terdapat rumah sakit karantina, barak-barak
jamaah, serta kantor administrasi. Jamaah
yang datang dari Mekkah melalui kapal-
kapal besar perusahaan Belanda seperti
Stoomvaart Maatschappij Nederland (SMN)
atau Rotterdamsche Lloyd (RL) wajib
singgah di Onrust untuk diperiksa sebelum
melanjutkan perjalanan ke daratan Jawa
(Headrick 1981). Keberadaan fasilitas
lengkap ini menjadikan Onrust sebagai
representasi puncak dari biopolitics kolonial
Belanda atas mobilitas umat Islam.

Sebaliknya, Pulau Rubiah berskala jauh
lebih kecil. Fasilitasnya sederhana, hanya
berupa barak-barak, ruang pemeriksaan
terbatas, dan pos pengawas. Rubiah
difungsikan lebih sebagai filter lokal untuk
jamaah haji Aceh, bukan pusat administrasi
utama. Kapal yang singgah di Sabang
biasanya membawa jamaah dari Sumatra
utara atau langsung transit ke Penang,
sehingga jumlahnya tidak sebesar arus
jamaah dari Jawa yang terkonsentrasi di
Onrust (Tagliacozzo 2013). Hal ini
menunjukkan adanya hierarki dalam
jaringan karantina haji kolonial: Onrust
sebagai simpul utama, sementara Rubiah
menjadi simpul periferal yang melayani
kawasan regional.

Namun demikian, baik Onrust maupun
Rubiah lahir dari logika yang sama, yakni
ketakutan Belanda terhadap dua hal:
penyakit menular dan politik Islam. Sejak
epidemi kolera global pada 1865-1866 yang
menewaskan ribuan jamaah haji di Hijaz dan
Nusantara, Belanda merasa perlu
membangun sistem karantina yang lebih
ketat (Boomgaard 2007). Di Onrust, jamaah
diperiksa ketat dengan metode medis
modern, termasuk pemeriksaan tinja dan air
minum, sementara di Rubiah pemeriksaan
lebih sederhana namun tetap menekankan

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 102

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

isolasi. Dari sisi politik, kedua pulau ini juga
berfungsi sebagai titik pengawasan jamaah
yang dicurigai terlibat dalam aktivitas anti-
kolonial. Arsip kolonial menyebutkan bahwa
aparat Belanda sering menggunakan
karantina sebagai momen untuk mendata
ulama-ulama yang baru kembali dari
Mekkah, terutama mereka yang berpotensi
menyebarkan gagasan pan-Islamisme (Van
Bruinessen 1990).

Perbedaan penting lainnya adalah
pengalaman sosial jamaah. Di Onrust, jumlah
jamaah yang dikarantina bisa mencapai
ribuan orang dalam satu musim haji,
sehingga suasana di sana lebih seperti kamp
besar. Banyak laporan yang
menggambarkan kondisi penuh sesak,
makanan yang terbatas, dan suasana
menegangkan karena kontrol ketat aparat
Belanda (Abeyasekere 1987). Sementara di
Rubiah, jumlah jamaah lebih sedikit,
sehingga interaksi sosial lebih terbatas,
meski kesan “dipenjara” tetap dirasakan

(Iskandar 2015).
Perbandingan ini juga memperlihatkan
bagaimana Belanda menyesuaikan

kebijakan haji dengan konteks geografis dan
demografis. Jawa sebagai pusat penduduk
dan ekonomi kolonial mendapat perhatian
khusus, sehingga Onrust dibangun dengan
standar tinggi. Aceh, meskipun penting
secara religius, dianggap periferal dalam
kalkulasi ekonomi, sehingga Rubiah
dibangun secara minimalis. Namun, dalam
kerangka lebih luas, kedua pulau ini
memperlihatkan betapa ibadah haji—ritual
yang seharusnya bersifat spiritual—telah
dimasukkan ke dalam logika kontrol
kolonial. Belanda tidak hanya menghitung
biaya logistik, tetapi juga potensi politik dan
medis dari mobilitas haji.

Dengan demikian, Rubiah dan Onrust
adalah dua wajah dari satu kebijakan yang
sama. Keduanya menjadi ruang di mana
jamaah haji diubah statusnya dari peziarah
menjadi objek kontrol medis dan politik.
Perbedaan skala dan fasilitas tidak
mengubah fungsi dasarnya: memastikan
bahwa mobilitas umat Islam tetap berada

dalam  pengawasan kolonial. = Dalam
perspektif historiografi, perbandingan ini
memperkuat argumen bahwa ibadah haji di
Hindia Belanda bukan hanya urusan agama,
tetapi juga bagian dari dinamika kekuasaan
global yang menghubungkan Nusantara
dengan pusat-pusat Islam internasional.

Kesimpulan

Sejarah haji di Sabang, khususnya
dengan keberadaan bangunan karantina di
Pulau Rubiah, merupakan bukti nyata
bagaimana ritual keagamaan umat Islam di
Aceh dan Nusantara secara umum
dipengaruhi oleh faktor-faktor eksternal
yang melampaui aspek spiritual. Kehadiran
karantina tersebut menyingkap hubungan
kompleks antara kolonialisme, kesehatan
global, dan mobilitas religius. Apa yang pada
mulanya dipandang sebagai kewajiban
agama, oleh pemerintah kolonial Belanda
justru dimaknai sebagai persoalan politik
dan kesehatan yang harus diawasi dengan
ketat.

Bangunan karantina Pulau Rubiah
tidak dapat dipandang semata-mata sebagai
fasilitas medis, melainkan sebagai instrumen
pengawasan kolonial terhadap umat Islam.
Dengan menggunakan dalih kesehatan—
khususnya pencegahan wabah kolera—
Belanda mampu membenarkan tindakan
mereka dalam membatasi dan mengawasi
jamaah haji. Namun di balik itu,
kekhawatiran terhadap potensi penyebaran
ide pan-Islamisme dan semangat
perlawanan yang dapat dibawa pulang
jamaah dari Mekkah menjadi alasan yang tak
kalah penting. Dalam konteks Aceh, yang
memiliki sejarah panjang perlawanan
terhadap Belanda, kontrol terhadap jamaah
haji dianggap sebagai upaya strategis untuk
meredam kemungkinan lahirnya gelombang
perlawanan baru.

Dari perspektif masyarakat Aceh,
keberadaan karantina di Pulau Rubiah
menciptakan pengalaman ambivalen. Di satu
sisi, karantina menjadi bagian dari
rangkaian perjalanan spiritual menuju
Tanah Suci, sebuah ujian tambahan sebelum

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 103

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

sampai di Mekkah. Namun di sisi lain,
karantina juga dipersepsikan sebagai bentuk
pengekangan yang mempersulit ibadah.
Jamaah haji harus mengeluarkan biaya
tambahan, menghadapi ketidaknyamanan
fasilitas, dan menerima kenyataan bahwa
ibadah yang sangat pribadi diawasi oleh
otoritas kolonial. Ketegangan inilah yang
menjadikan sejarah haji di Sabang kaya akan
makna, karena ia tidak hanya menceritakan
soal Kkeberangkatan, tetapi juga soal

perjuangan dalam mempertahankan
kebebasan beribadah di tengah
kolonialisme.

Keberadaan karantina di Pulau Rubiah
juga memperlihatkan betapa eratnya
keterkaitan antara Sabang dengan jaringan
haji internasional. Sebagai pelabuhan
strategis, Sabang menghubungkan Aceh
dengan pusat-pusat pelayaran global,
seperti Penang, Singapura, dan Colombo,
yang pada akhirnya menghubungkan
jamaah dengan pelabuhan Jeddah. Karantina
Pulau Rubiah menjadi salah satu mata rantai
dalam jaringan mobilitas Muslim
internasional. Melalui jaringan ini, Aceh
semakin menguatkan posisinya sebagai
Serambi Mekkah, tidak hanya dalam makna
spiritual, tetapi juga dalam arti geografis dan
historis.

Meskipun fungsinya kemudian hilang
setelah era transportasi udara berkembang,
bangunan karantina Pulau Rubiah tetap
memiliki nilai historis yang tinggi. [a adalah
monumen bisu dari sebuah era ketika
perjalanan haji penuh dengan tantangan
politik, kesehatan, dan logistik. Sayangnya,
hingga kini sisa-sisa bangunan karantina
tersebut belum mendapat perhatian serius
dari  pemerintah  maupun lembaga
pelestarian budaya. Padahal, situs ini
berpotensi besar dikembangkan sebagai
cagar budaya dan destinasi edukasi, yang
dapat memperkenalkan generasi muda pada
sejarah panjang hubungan Aceh dengan
dunia Islam internasional.

Dalam kerangka akademis, kajian
mengenai  karantina  Pulau  Rubiah
memperlihatkan pentingnya menempatkan

ibadah haji dalam perspektif multidisipliner.
[a bukan hanya soal agama, tetapi juga soal
kesehatan, kolonialisme, dan mobilitas
global. Dengan mengkaji jejak karantina ini,
kita dapat memahami bagaimana
kolonialisme berusaha mengatur bahkan
aspek paling privat dari kehidupan umat
[slam. Lebih jauh lagi, studi ini juga
memperlihatkan bagaimana umat Islam
merespons, beradaptasi, dan tetap
mempertahankan identitas keagamaannya
meskipun berada dalam cengkeraman
kekuasaan kolonial.

Akhirnya, dapat disimpulkan bahwa
sejarah haji di Sabang, dengan bukti utama
berupa karantina Pulau Rubiah,
memberikan gambaran jelas tentang
pertemuan antara iman dan kekuasaan. Ia
memperlihatkan bahwa perjalanan spiritual
tidak pernah sepenuhnya steril dari
intervensi politik dan sosial. Sabang dan
Pulau Rubiah menjadi saksi bagaimana
ibadah yang universal harus melewati jalur
kolonialisme dan modernitas. Warisan inilah
yang kini menanti untuk ditafsir ulang,
dilestarikan, dan dimaknai kembali oleh
generasi sekarang sebagai bagian dari
sejarah panjang umat Islam Nusantara..

Referensi

Azra, Azyumardi. 2004. The Origins of Islamic
Reformism in  Southeast Asia:
Networks of Malay-Indonesian and
Middle Eastern ‘Ulama’ in the
Seventeenth and Eighteenth
Centuries. Honolulu: University of
Hawai‘i Press.

Bousquet, Gwendolyn. 2012. The Regulation
of Hajj in Colonial Indonesia. Leiden:
KITLV Press.

Clarence-Smith, William G. 1985. Islam and
the Abolition of Slavery. London:
Hurst.

Houben, Vincent. 1995. Kerajaan Aceh:
Zaman Sultan Iskandar Muda (1607-
1636). Jakarta: Balai Pustaka.

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam | 104

Lisa Rukmana



Indonesian Journal of Islamic History and Culture
Vol. 6, No. 2 (2025). 94-105
P-ISSN: 2722-8940; E-ISSN: 2722-8934

Khan, Sher Banu. 2008. The Contest for Malay
Authority: Colonialism, Islam and the
Hajj. Singapore: NUS Press.

Laffan, Michael. 2003. Islamic Nationhood
and Colonial Indonesia: The Umma
below the Winds. London:
RoutledgeCurzon.

Noer, Deliar. 1980. Gerakan Modern Islam di
Indonesia  1900-1942. ]akarta:
LP3ES.

Reid, Anthony. 2005. An Indonesian Frontier:
Acehnese and Other Histories of
Sumatra. Singapore: NUS Press.

Schrieke, B.J.0. 1955. Indonesian Sociological
Studies. The Hague: W. van Hoeve.

Tagliacozzo, Eric. 2009. Southeast Asia and
the Middle East: Islam, Movement,
and the Longue Durée. Stanford:
Stanford University Press.

Tagliacozzo, Eric. 2013. The Longest Journey:
Southeast Asians and the Pilgrimage
to Mecca. Oxford: Oxford University
Press.

Winstedt, R. 0. 1932. Muslim Tombstones in
Raffles Museum. Journal of the
Malayan Branch of the Royal Asiatic
Society, 10(1 (113), 6-8.

Sabang dan Jejak Haji Nusantara: Kolonialisme, Karantina, dan Mobilitas Islam

Lisa Rukmana

[ 105



